# المال المال

# گیار هویں جماعت کے لیے

اعدادوتر تیب:

حافظ محمد حارث باسم

#### <u>فھرست</u>

| صفح نمبر              | عنوان                           | نمبرشار |  |  |
|-----------------------|---------------------------------|---------|--|--|
| +٢                    | انتساب                          |         |  |  |
|                       | كثير الانتخابي سوالات           |         |  |  |
| ٠١٠                   | باب اول بنیادی عقائد            | 1       |  |  |
| •∠                    | باب دوم - اسلامی شخص            | ۲       |  |  |
| Ir                    | باب سوم _اسوهُ رسول اكرم أيت.   | ٣       |  |  |
| 11"                   | باب چہارم ۔ تعارف قر آن وحدیث   | ۴       |  |  |
|                       | آیات و احادیث کے تراجم          |         |  |  |
| 14                    | منتخبآ يات                      | 1       |  |  |
| 1/                    | منتخب احادیث                    | ۲       |  |  |
|                       | مختصر سوالات و جوابات           |         |  |  |
| <b>r</b> +            | باب اول بنیادی عقائد            | 1       |  |  |
| 1/1                   | باب دوم - اسلامی تشخص           | ۲       |  |  |
| ۳۳                    | باب سوم _اسوهُ رسول اكرم فيت في | ٣       |  |  |
| ٣٧                    | باب چہارم ۔ تعارف قرآن وحدیث    | ۴       |  |  |
| تفصيلي سوالات وجوابات |                                 |         |  |  |
| ۵۵                    | باب اول بنیادی عقائد            | 1       |  |  |
| ۷۱                    | باب دوم _اسلامی تشخص            |         |  |  |
| Iry                   | باب سوم _اسوهُ رسول اكرم النسج  | ٣       |  |  |
| باسا                  | باب چہارم _ تعارف قر آن وحدیث   | ۴       |  |  |
| 160                   | مراجع ومصادر                    |         |  |  |



عزیزم والدین محتر مین کے نام

جنہوں نے ہراس بل جب میں لڑ کھڑایا مجھے سہارا دیا اور جن کے حسن تربیت اور کمال نظر نے مجھے کسی قابل کیا

...اور...

انتهائی محرّم ومؤقر جملہ اساتذہ کرام کے نام

جن کی بے پناہ شفقت، بے بہامحنت اور جا بجاحوصلہ افز ائی ہی نے مجھ السے نالائق طفل مکتب کوسی قابل بنایا

-----

مجر خارث باليمرع



# كثيرالا نتخابي سوالات

#### باب اول: بنبادي عقائد

|                       |                           |                           | اراسلام کے لغوی معنی ہیں:              |
|-----------------------|---------------------------|---------------------------|----------------------------------------|
| (iv)خاموش ہوجانا      | (iii)انکارکرنا            | (ii) حَكَمِ <u>ما ننا</u> | (i)سلامتی                              |
|                       |                           |                           | ۲۔ایمان کے لغوی معنی ہیں:              |
| (iv) <u>يقين كرنا</u> | (iii)انڪارڪرنا            | (ii) حکم ما ننا           | (i)سلامتی                              |
|                       |                           |                           | ٣ عمل صالح كى اقسام ہيں:               |
| (iv)پایچ              | (iii)چاِر                 | (ii) <mark>تين</mark>     | (i)ee                                  |
|                       |                           |                           | ۴ _عبادت کے لغوی معنی ہیں:             |
| (iv)نیک کام کرنا      | (iii) <u>اطاعت وبندگی</u> | (ii) کھروسہ کرنا          | (i) ו אוט ע i                          |
|                       |                           |                           | ۵۔اخلاق جمع ہے،اس کاواحدہے:            |
| (iv)خلقت              | (iii)خالق                 | (ii) <u>خُلُق</u>         | (i)خُلق                                |
|                       |                           |                           | ۲ _اخلاق کے لغوی معنی ہیں:             |
| (iv) مخلوقات          | (iii) <u>عادات</u>        | (ii) براسلوک              | (i)احچِهاسلوک                          |
|                       |                           |                           | ے۔عقیدہ کے لغوی معنی ہیں:              |
| (iv)عقیدت رکھنا       | (iii)اٹل چیز              | (ii)مضبوط چیز             | (i) <u>گره لگائی گئی چ</u> ز           |
|                       |                           |                           | ۸۔اسلام کے بنیادی عقا کد ہیں:          |
| (iv)وئل               | (iii) <u>بات</u>          | (ii)ایک                   | (i)پانچ                                |
|                       |                           | بره کون ساہے؟             | 9۔اسلامی عقائد میں سب سے پہلے عقبہ     |
| (iv)عقیده ختم نبوت    | (iii)عقیدهٔ رسالت         | (ii)عقیده آخرت            | (i) <u>عقيره توحير</u>                 |
|                       |                           |                           | ٠١-تو حيد ڪے لغوي معنی ہيں:            |
| (iv)دل سے ماننا       | (iii) <u>کیتانا</u>       | (ii) کھروسہ کرنا          |                                        |
|                       |                           | لہتے ہیں؟                 | اا۔اسلام کے پختہ واٹل نظریات کو کیا کے |
| (iv)ایمان             | (iii) <u>عقائد</u>        | (ii) حدیث                 | (i) قرآن                               |
|                       |                           |                           | ۱۲_توحید کی کتنی اقسام ہیں؟            |
| (iv) نو               | (iii) بات                 | ₽(ii)                     | (i) <mark>تین</mark>                   |
|                       |                           | حید بھی کہا جا تا ہے:     | ۱۳ قرآن مجید کی اس سورت کوسورة تو      |
| (iv)سورة الرحمان      | (iii)سورة البقره          | (ii)سورة الناس            | (i) <u>سورة اخلاص</u>                  |

| (0::) = ;;                               | ·                          |                           | <del></del>       |
|------------------------------------------|----------------------------|---------------------------|-------------------|
| -<br>۲۹_آ دم ثانی کس نبی کوکہا جا تا ہے؟ |                            |                           |                   |
| (i) حضرت آ دم                            | (ii) <u>حضرت نوح</u>       | (iii)حضرت ابراہیم         | (iv)حضرت ليعقوب   |
| ۳۰ کلیم الله کس پنجمبر کوکہا جاتا ہے؟    |                            |                           |                   |
| (i) حضرت آ دم                            | (ii) <b>حظرت موسی</b>      | (iii)حضرت عيسيٰ           | (iv)حضرت محموطيسة |
| ٣ يعر بي مين ختم ڪے معنی ہيں:            |                            |                           |                   |
| (i) ميرلگانا                             | (ii)فارغ کرنا <sub>ِ</sub> | (iii)مٹانا                | (iv)موجودر هنا    |
| ۳۲ ملائکہ کالفظ جمع ہے،اس کا واحد ہے:    | :                          |                           |                   |
| (i)مَلِك                                 | (ii)مِلْك                  | (iii) <u>مَلَكُ</u>       | (iv)ما لِک        |
| ٣٣ ـ ملائكه كے لفظی معنی ہیں:            |                            |                           |                   |
|                                          | (ii)عبادت کرنے والا        | (iii) <u>قاصد</u>         | (iv) ما ہر        |
| ۳۴_حضرت ميكائيل عليه السلام كي ذمه دا    | اری کیاہے؟                 |                           |                   |
| (i) صورت پیمونکنا                        | (ii) <u>رزق د ینا</u>      | (iii)ومی لا نا            | (iv)بارش برسانا   |
| ۳۵ حضرت اسرافیل کی ذمه داری کیا ہے       | .5                         |                           |                   |
| (i) <u>صور پھونکنا</u>                   | (ii)رزق دینا               | (iii)ومی لا نا            | (iv)بارش برسانا   |
| ٣٦_قبرميں سوال كرنے والے فرشتوں كو       | کہاجا تاہے:                |                           |                   |
| (i) <u>منکرنگیر</u>                      | (ii) كراماً كاتبين         | (iii)رضوان                | (iv)ما لک         |
| سے۔اللہ تعالیٰ کا خلیفہ ہے:              |                            |                           |                   |
| (i) فرشت                                 | (ii)جنات                   | (iii)انسان                | (iv) تمام مخلوقات |
| ۳۸_رونیا کے لغوی معنی ہیں:               |                            |                           |                   |
| (i)دورکی چیز                             | (ii) رنگین                 | (iii) قریب کی چیز         | (iv) فانی         |
| ٣٩ ـ آخرت کے معنی ہیں:                   |                            |                           |                   |
| (i) قریب میں آنے والی چیز                | (ii) فنا ہونے والی چیز     | (iii) بعد مين آنے والى چز | (iv) پائيدار چيز  |
| ۴۰ _آسانی کتابیں کتنی ہیں؟               |                            |                           |                   |
| (i) <u>بهتی</u>                          | (ii)چار                    | (iii) تین سوتیره          | (iv)ایک           |
| انه مشهورآ سانی کتابین کتنی ہیں؟         |                            |                           |                   |
| (i) بهت سی                               | (ii) <u>هار</u>            | (iii) تین سوتیره          | (iv)ایک           |
|                                          |                            |                           |                   |

| تشخص | اسلامي | باب دوم: |
|------|--------|----------|
|      |        |          |

|                                                             | <u> </u>                                                              | <del> </del>                                                     | <del>→</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                             |                                                                       |                                                                  | الشخص كے فظی معنی ہیں:                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| (iv)شان وشوکت                                               | (iii)ئام                                                              | (ii) شخصیت                                                       | (i) <u>شاخت</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                             |                                                                       | طى معنى ہيں:                                                     | ۲۔ارکان''رُکن'' کی جمع ہے،جس کے گفتا                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| (iv)عبادت                                                   | (iii)طاقت                                                             | (ii) <u>ستون</u>                                                 | (i) شناخت                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                             |                                                                       |                                                                  | ۳۔اسلام کے بنیادی ارکان ہیں:                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ير iv)                                                      | (iii) تين                                                             | <b>¿</b> į(ii)                                                   | (i) چار                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                             |                                                                       |                                                                  | م _صلوة كے لغوى معنى <u>بي</u> ن:                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| (iv) قرب خداوندی                                            | (iii)دوا                                                              | (ii) <u>رعا</u>                                                  | (i)عباد <b>ت</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                             |                                                                       | ?                                                                | ۵_ پانچ وقت کی نمازیں کب فرض ہو کیں                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| (iv) <b>10 نبوي</b>                                         | (iii) بجری                                                            | (ii) نبوی                                                        | (i) 10بجري                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                             |                                                                       |                                                                  | ۲_نماز کی اقسام ہیں:                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| (iv)سات                                                     | (iii)پانچ                                                             | (ii) تين                                                         | <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                             |                                                                       |                                                                  | ۷۔قرآن پاک میں نماز کاذ کر کتنی مرتبہ آبا                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 100(')                                                      | =00()                                                                 |                                                                  | 200(:)                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| (iv)100(ivمرتبه                                             | <u>(iii)مرتبہ</u>                                                     | (ii)600مرتبه                                                     | (i)300مرتبه                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| (۱۷) 100 مرتبه                                              | (111) <u>7<b>00</b>(</u> (111)                                        |                                                                  | (1)300مرتبہ<br>۸۔عربی زبان میں روزہ کو کیا کہا جا تا ہے                                                                                                                                                                                                                                                   |
| (iv)امراتبه                                                 | (iii) صبر                                                             |                                                                  | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| •                                                           |                                                                       | į.                                                               | ۸۔عربی زبان میں روزہ کو کیا کہا جا تا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| •                                                           |                                                                       | į.                                                               | ۸۔عربی زبان میں روزہ کو کیا کہا جا تا ہے۔<br>(i) <u>صوم</u>                                                                                                                                                                                                                                               |
| (iv)إمساك                                                   | iii) صبر                                                              | ?<br>(ii)صلوة<br>(ii)دعاءكرنا                                    | ۸۔ عربی زبان میں روزہ کو کیا کہا جاتا ہے۔<br>(i) <u>صوم</u><br>۹۔ صوم کے لغوی معنی ہیں:                                                                                                                                                                                                                   |
| (iv)إمساك                                                   | iii) صبر                                                              | ?<br>(ii)صلوة<br>(ii)دعاءكرنا                                    | ۸عر بی زبان میں روزہ کو کیا کہا جا تا ہے۔ (i) <u>صوم</u> ۹ معنی ہیں: (i) عبادت کرنا                                                                                                                                                                                                                       |
| (iv) إمساك<br>(iv) مجمو كار هنا                             | (iii)صبر<br>(iii) <u>روکٹا</u>                                        | ؟<br>(ii)صلوة<br>(ii)دعاءكرنا                                    | ۸۔ عربی زبان میں روزہ کو کیا کہا جاتا ہے'<br>(i) <u>صوم</u><br>۹۔ صوم کے لغوی معنی ہیں:<br>(i) عبادت کرنا<br>۱۰۔ مسلمانوں پرروزے کب فرض ہوئے                                                                                                                                                              |
| (iv) إمساك<br>(iv) مجمو كار هنا                             | (iii)صبر<br>(iii) <u>روکٹا</u>                                        | ؟<br>(ii)صلوة<br>(ii)دعاءكرنا                                    | ۸۔ عربی زبان میں روزہ کو کیا کہا جاتا ہے۔  ۱) <u>صوم</u> ۹ _ صوم کے لغوی معنی ہیں:  (i) عبادت کرنا  ۱۔ مسلمانوں پرروزے کب فرض ہوئے  (2(i)                                                                                                                                                                 |
| (iv) إمساك<br>(iv) مجموكار مهنا<br>(iv) جمجرى               | (iii)صبر<br>(iii) <u>روکٹا</u><br>(iii)                               | (ii) صلوة<br>(ii) دعاء كرنا<br>?؟<br>(ii) المجرى                 | ۸۔ عربی زبان میں روزہ کو کیا کہا جاتا ہے۔  ۹۔ صوم کے لغوی معنی ہیں:  (i) عبادت کرنا  ۱۔ مسلمانوں پر روزے کب فرض ہوئے  ۱۔ سلمانوں پر روزے کب فرض ہوئے  ا۔ سال میں کتنے روزے رکھنامنع ہے؟                                                                                                                   |
| (iv) إمساك<br>(iv) مجموكار مهنا<br>(iv) جمجرى               | (iii)صبر<br>(iii) <u>روکٹا</u><br>(iii)                               | (ii) صلوة<br>(ii) دعاء كرنا<br>?؟<br>(ii) المجرى                 | ۸۔ عربی زبان میں روزہ کو کیا کہا جاتا ہے۔  ۹۔ صوم کے لغوی معنی ہیں:  (i) عبادت کرنا  ۱۔ مسلمانوں پر روزے کب فرض ہوئے  ا۔ مسلمانوں پر روزے کب فرض ہوئے  اا۔ سال میں کتنے روزے رکھنامنع ہے؟  (i) چپار                                                                                                       |
| (iv) المساک<br>(iv) مجموکار مهنا<br>(iv) جمجری              | (iii) صبر<br>(iii) روکنا<br>(iii) بیجری<br>(iii) بیچ                  | (ii) صلوة<br>(ii) دعاء كرنا<br>?<br>(ii) جمرى<br>(ii) تين        | ۸۔ عربی زبان میں روزہ کو کیا کہا جاتا ہے ا<br>(i) <u>صوم</u><br>۹۔ صوم کے لغوی معنی ہیں:<br>(i) عبادت کرنا<br>۱۰۔ مسلمانوں پر روزے کب فرض ہوئے<br>(i) بنوی<br>۱۱۔ سال میں کتنے روزے رکھنامنع ہے؟<br>(i) چپار<br>اا۔ روزہ کی اقسام ہیں:                                                                    |
| (iv) المساک<br>(iv) مجموکار مهنا<br>(iv) جمجری              | (iii) صبر<br>(iii) روکنا<br>(iii) باریخ<br>(iii) باریخ<br>(iii) باریخ | (ii) صالوة<br>(ii) دعاء كرنا<br>(ii) جرى<br>(ii) تين<br>(ii) تين | ۲۔ عربی زبان میں روزہ کو کیا کہا جاتا ہے ا<br>۹۔ صوم کے لغوی معنی ہیں:<br>۹۔ صوم کے لغوی معنی ہیں:<br>۱۰۔ مسلمانوں پر روزے کب فرض ہوئے<br>۱۱۔ سلمانوں پر روزے کب فرض ہوئے<br>(i) چیار<br>۲۱۔ روزہ کی اقسام ہیں:<br>۳۱۔ روزہ کی اقسام ہیں:<br>۳۱۔ روزے کا اصل مقصد ہے:<br>(i) مجوکار ہنا<br>(i) مجوکار ہنا |
| (iv) المساك<br>(iv) مجمو كار مهنا<br>(iv) جيميد<br>(iv) سات | (iii) صبر<br>(iii) روکنا<br>(iii) باریخ<br>(iii) باریخ<br>(iii) باریخ | (ii) صالوة<br>(ii) دعاء كرنا<br>(ii) جرى<br>(ii) تين<br>(ii) تين | ۲۔ عربی زبان میں روزہ کو کیا کہا جا تا ہے۔  ۹۔ صوم کے لغوی معنی ہیں:  (i) عبادت کرنا  ۱۔ مسلمانوں پر روزے کب فرض ہوئے  (i) کنے روزے کر کھنا منع ہے؟  اار سال میں کتنے روزے رکھنا منع ہے؟  اار روزہ کی اقسام ہیں:  (i) جیار  اار روزہ کی اقسام ہیں:                                                        |

اسلاميات (لازمي) ٣٠ ـ نمازِ جمعه كب فرض موئى؟ (i) پجري (ii) ہجرت کے دوران (iv) ہجرت کے بعد (iii) ہجرت سے پہلے ا٣ عيد كي نماز مين كتني زائد تكبيرات كهي جاتي مين؟ (iv) تين (ii) چار **B**(iii) ۳۲ قیامت کے دن سب سے پہلے حساب ہوگا۔ (ii) حقوق العباد كا (i) حقوق الله كا (iv) مال کا (iii) تمازكا سس خمس کے معنی ہیں: (ii) چوتھائی (i) تہائی (iii) ما نحوال (iv) چھٹا ٣٧ خمس كون سے مال ميں سے داكيا جاتا ہے؟ (iv)مويثي (i) <u>مال غنيمت</u> (ii)مال تجارت (iii)زرعی زمین ۳۵\_ز کوة کی سالانه شرح کیاہے؟ (ii) <u>ڈھائی فیصد</u> (iv) تين فيصد (iii) ڈیڑھ فیصد (i) دو فیصد ٣٧\_ حج كے لغوى معنى ہن: (ii) جهاد کرنا (iii) زيارت كاإراده كريا (iv) فرض اداكرنا (i)سفر کرنا سے جے کس میں فرض ہوا؟ (i) تجري (iv) انجرى (ii) پنجري (iii) *و يجر*ي ٣٨ - کلے مناسک کی تعداد ہے: 5(iv) 8(iii) 9(ii) 10(i) وس \_زندگی میں حج کتنی مرتبہ فرض ہے؟ (iv) مرتبه (iii) دمرتبه (ii)مرتبہ (i) <u>ام تنہ</u> ۴۰ ۔ حج کن تاریخوں میں کیاجا تاہے؟ (i) سے 11 ذوالحبہ (iii) سے 13 زوالحبہ 10(iv) سے 14 زوالحبہ (ii) <u>سے 12 زوالحہ</u> اله \_ حج كى كتنى اقسام ہيں؟

**3**(ii)

۲۲ ـ ج كيك جولباس بهناجا تا الصاسع كهتي بين:

(iii) کملی (ii) <u>احرام</u>

(i) چا در یں

٣٣٠ ـ "لبّيك اللّهم لبّيك" ج كردوران كثرت سے يرْ هناكيا كهلاتا ہے؟ (iii) <u>تلبيہ</u>

4(iii)

(ii) تکبیر

(i)اؤان

مهم سعی کے لغوی معنی ہیں:

(iii) كوشش كرنا (iv) هفاظت کرنا

5(iv)

(iv) تقدّ س لباس

(iv)صدا

(ii) لانا

(i) فروغ دینا

۵۹\_غزوه أحد كس ن ميں پيش آيا؟ (ii) بجرى (ii) بجرى (ii) بجرى (ii) بجرى (ii)

|                     |                                |                               | ٠٢ ـ غزوه بدر میں کتئے مسلمان مجاہد تھے؟ |
|---------------------|--------------------------------|-------------------------------|------------------------------------------|
| 500(iv)             | 515(iii)                       | <u>313</u> (ii)               | 616(i)                                   |
|                     |                                |                               | ۲۱ غزوہ احزاب کا دوسرانام ہے:            |
| (iv)غزوه خيبر       | (iii)غز همویته                 | (ii)غزوه خنین                 | (i) <u>غزوه خثرق</u>                     |
|                     |                                |                               | ۲۲_جنت کی خوشبو سے محروم رہے گا:         |
| (iv) سودخور         | (iii) <u>والدين كانا فرمان</u> | (ii)استاد کا نافر مان         | (i) قاتل                                 |
|                     |                                |                               | ۶۳ ـ پرِٹوئ کی اقسام ہیں:                |
| (iv)سات             | (iii) پاچگ                     | (ii) <u>تين</u>               | (i) چار                                  |
|                     |                                |                               | ۲۴-ایفائے عہد کے معنی ہیں:               |
| (iv)وعدہ خلاقی کرنا | (iii) <u>وعده پورا کرنا</u>    | (ii)وعدہ نہ کرنا              | (i) جھوٹا وعدہ                           |
|                     |                                |                               | ۲۵_عدل کے لغوی معنی ہیں:                 |
| (iv) تقو کرنا       | (iii)ضدنه کرنا                 | (ii)ظلم سے بچنا               | (i) <u>توازن قائم رکھنا</u>              |
|                     |                                |                               | ۲۲ کسب کے لغوی معنی ہیں:                 |
| (iv)سکون دینا       | (iii) آرام دینا                | (ii) <u>کانا</u>              | (i) ترتی دینا                            |
|                     |                                |                               | ٦٧ ـ ایثار کے لغوی معنی ہیں:             |
| (iv)سکون دینا       | (iii) آرام دینا                | (ii) <u>ترچی</u> وی <u>نا</u> | (i) ترتی دینا                            |
|                     |                                |                               | ۲۸_افصار کے لغوی معنی ہیں:               |
| (iv)صدقہ کرنے والا  | (iii)عبادت کرنے والا           | (ii) <u>مدوكرنے والا</u>      | (i) قربانی دینے والا                     |
|                     |                                |                               | <b>۶۷۔ تہمت سے کیا مراد ہے؟</b>          |
| (iv) برائی کرنا     | (iii)غیبت کرنا                 | (ii) جھوٹ بولنا               | (i) <u>جھوٹا اگزام لگانا</u>             |
|                     |                                |                               | ٠٠_منافق کی کتنی نشانیاں ہیں؟            |
| (iv) پانچ           | (iii) چار                      | (ii) <u>تين</u>               | (i)v                                     |
|                     |                                |                               | اک_تکبر کے کیا معنی ہیں؟                 |
| (iv)رعب جمانا       | (iii) <b>خودكو برداسجهنا</b>   | (ii)غلطی پرِمعانی نه مانگنا   | (i) سرأونىچارك <b>ھ</b> نا               |

☆.....☆

# باب سوم: اسوهٔ رسول اکرم الله

اسلامیات (لازمی)

|                       |                            |                          | ا۔''اسوہ'' کے لفظی معنی ہیں:                 |
|-----------------------|----------------------------|--------------------------|----------------------------------------------|
| (iv)اخلاق             | (iii) کام                  | (ii)زندگی                | (i) <u>نمونہ</u>                             |
|                       |                            |                          | ٢_صبر كے فظی معنی ہیں:                       |
| (iv)ول مارتا          | (iii) ڈٹے رہنا             | (ii)غصه پي لينا          | (i) <u>روکنا</u>                             |
|                       |                            | :4                       | ٣- آپاللهٔ شعبِ ابی طالب میں قیدر            |
| (iv)چارسال            | (iii) <mark>تين سال</mark> | (ii) دوسال               | (i)ایک سال                                   |
|                       |                            |                          | ۴ _ابولهب حضورا كرم الله كا تفا:             |
| (iv)                  | (iii) بھائی                | (ii)ماموں                | <u>ķ.(i)</u>                                 |
|                       |                            | تة ميں كانٹے بچھاتی تھی: | ۵۔اس کی بیوی حضورا کرم آفیاتہ کے را <u>س</u> |
| (iv)عقبه              | (iii) <b>ابولهپ</b>        | (ii)عتب                  | (i) ابوطالب                                  |
|                       |                            |                          | ٢_مساوات كے فقطی معنی ہیں:                   |
| (iv) <u>برابری</u>    | (iii)انصاف                 | (ii) بھائی چارہ          | (i)ول مارنا                                  |
|                       |                            |                          | ۷۔ذکر کے لفظی معنی ہیں:                      |
| (iv)مراقبەرنا         | tb(iii)                    | (ii) پڙھن                | (i) <u>يا وكرنا</u>                          |
|                       |                            |                          | ٨ ـ ذكر كى كتنى اقسام ہيں؟                   |
| (iv) <mark>تین</mark> | ير(iii).                   | (ii)چاِر                 | (i)ee                                        |
|                       |                            |                          | 9_دل کوسکون ماتا ہے:                         |
| (iv)محبت کرنے سے      | (iii)موسیقی سے             | (ii)خوش رہنے سے          | (i) <u>الله کے ذکر سے</u>                    |
|                       |                            |                          | ٠١-اسلام کی پہلی مسجد کہاں تعمیر کی گئی؟     |
| (iv)طائف              | (iii) <u>قباء</u>          | (ii)مدينه                | (i) مکہ                                      |
|                       |                            | ??                       | اا۔دورانِ ہجرت آپ کے ساتھ کون تھے            |
| (iv)حضرت علیؓ         | (iii)حضرت عثمانٌ           | (ii)حفرت عمر             | (i) <u>حفرت ابوبكر</u>                       |
|                       |                            |                          | ١٢ يحويل قبله كاحكم ال مسجد مين آيا:         |
| (iv)مسجد قبا          | (iii)مىجەضرار              | (ii)مسجد نبوی            | (i) <u>مسجر ب</u> لتني <u>ن</u>              |
|                       |                            |                          | المنافقين نے مدينه ميں مسجد تعمير كى:        |
| (iv)مسجدقبا           | (iii) <u>مىجدىغرار</u>     | (ii)مسجد نبوی            | (i)مسجر <sup>قبات</sup> ين                   |
|                       |                            |                          |                                              |

#### باب چهارم: تعارفِ قرآن و حديث

ا قرآن کے فظی معنی ہیں: (ii)لكينا (iv) ٽوڪ ڄاڻا (iii) ملانا ٢ قرآن ياك كاليك نام 'الفرقان ' بھى ہے،اس سے مراداليى كتاب ہے: (i) روشنی ہدایت دکھانے والی (iii) عبرت کا سامان (ii) سے اور جھوٹ میں فرق کرنے والی س\_مدنی سورتوں کی تعداد کتنی ہں؟ 100(iv) 70(ii) **27**(iii) ہم کی سورتوں کی تعداد کثی ہیں؟ 60(i) <u>87</u>(ii) 100(iv)27(iii) ۵\_قرآن میں کل رکوع کتنے ہیں؟ 560(ii) 540(i) 557(iv) 600(iii) ۲ \_ قرآن مجيد کس مهينے ميں نازل ہوا؟ (iv)شوال (ii)رسىخ الأوّل (i) محرم (iii) رمضان 2 قرآن كريم كى سب سے چھوٹى سورت ہے: (iii)سورة الكوثر (i) سورة البقره (ii) سورة ليس (iv)سورة العصر ٨ قرآن كريم كى سب سے براى سورت ہے: (iii)سورة الكوثر (i) <u>سورة الب</u>قره (iv)سورة العصر (ii)سورة ليس 9۔ قرآن کریم میں قرآن کے کتنے نام بیان ہوئے ہیں؟ 100(iv) 35(iii) 25(ii) ٠١ قرآن كريم كاليكرف ريط صفى كوض كتى نيكيال ملتى إين؟ (i) يانچ (iv)تىس (iii) بيس (ii)وس اا۔ نبوت سے بل آ ی عبادت کیلئے کہاں جایا کرتے تھے؟ (iv)روضه رسول (iii)غانه کعبه (i)غارتۇر (ii)غار *7*ا ۱۲ وحی کے فظی معنی ہیں: (i) دل میں چکے سے بات ڈالنا (ii) بات چیت (iv)طريقه (iii) نازل ہونا ۱۳ - پېلې وځي ميں کون سي سورت نازل ہوئي؟ (iii) <u>سورة العلق</u> (iv)سورة الفلق (i) سورة البقره (ii) سورة الإخلاص ۴ اپلی وی میں کتنی آبات نازل ہوئیں؟ (iii) (iv)سات (ii) چار (i)رو

۵ا۔ دووجی کے درمیان کچھ عرصے تک وجی نہ آنے کا زمانہ کہلاتا ہے: (iv)وقفه (iii) نهاية الوحي (ii) بدءالوحی (i) فترة الوحي ١٦ قرآن کوبا قاعدہ کتابی شکل میں لانے کی تجویز کس صحابی نے پیش کی؟ (i) <u>حفرت مرّ</u> (ii)حضرت عثمان ً (iii) حضرت زید بن ثابت از (iv) حضرت علی ا ا ـ تدوين قرآن ميں كتنے مهاجرين وانصار صحابة شامل تھ؟ (i) 50مها جر 25 انصار (ii) مها جر 55 انصار (iii) **25مها بر50 انسار** (iv) مها جر35 انسار ۱۸ کس صحابی کالهجه آمخضرت صلی الله علیه وسلم کے مشابہ تھا؟ (i) سعيد بن معادٌّ (ii) <u>سعيد بن العاصُّ (</u> (iv)حسان بن ثابت (iii) الى بن كعب 19 قرآن کریم کی کس سورت کے شروع میں بسم اللہ نہیں ہے؟ (iv)سورة انعام (i) سورة ليوسف (ii)سورة توبه (iii)سورة ما ئده ۲۰ قرآن کریم میں کتنی منزلیں ہیں؟ (ii) بانچ (i) تين (iv)سات ير iii) ٢١ مسجد نبوي كقريب درس قرآن كے ليے جو چبوتر ه بنايا كيااس كانام تھا: (iv) دارالعلوم (iii) دارالقرآن (ii) مدرسه ۲۳\_قرآن کریم میں کتنے سحدے ہیں؟ (ii) يوره (i) تيره (iii) يندره (iv) بيس ۲۲ پہلی وجی کے نزول کے وقت حضرت خدیجہ اسپالیہ کوان کے پاس کے گئیں: (iii)ورقه بن نوفل (iv) مخرمه بن نوفل (i)عبدالله بن سلام (ii)ابوسفيان ۲۵۔ورقہ بن نوفل حضرت خدیجہ کے تھے: (i) چازاد بھائی (ii) مامول (iv) دادا ほ(iii) ٢٦ قرآن نے خوداین لیرمختلف نام استعال کیے، جن کی تعداد ہے: (i) جاليس (iv) <u>چين</u> (ii)ستر (iii)ول 27- جامع القرآن كس صحاني كوكها جاتا ہے؟ (ii)عثمان عَيْ (iii) ابوبكرصد يق (i)زیربن ثابت ً (iv)سعيد بن العاص ۲۸ قرآن یاک نزول سے پہلے مکتوب تھا: (ii) جبرئیل کے دل میں (iii)لوح محفوظ میں (iv)جنت میں (i) آسان میں ٢٩ صحيفه كے فظی معنی ہیں: (iv) چيز (iii) مکتوب (i) رساله (ii)خط • ۳- کئی سوحفاظ وقراءاس جنگ میں شہید ہوئے: (ii) جنگ جمل (i) جنگ صفین (iv) جنگ قادسه (iii)جنگ بمامه

(ii)میکائیل (iii)اسرافیل (v)عزرائیل

(iii) حضرت زيد بن ثابت (iv) حضرت عثمان الله

(ii)حضرت عمرٌ

(i)حضرت عليًّا

۵۵ ـ وحي لانے والا فرشتے كانام ہے:

(i) <u>جرائيل</u>

| **                      |                    |                          |                                                                                                                    |
|-------------------------|--------------------|--------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                         |                    |                          | ۲۶ عشره مبشره کی تعداد ہے:                                                                                         |
| (iv) <u>دّل</u>         | چِ(iii)            | (ii)پاچگ                 | (i) تين                                                                                                            |
|                         |                    | ? <u>ئ</u>               | ۲۶_قرآن پاک کی موجوده تر تیب کون <u>۳</u>                                                                          |
| (iv)لوح قرآنی           | (iii)متواتر        | (ii) <b>توقی</b> قی      | (i)نزولی                                                                                                           |
|                         |                    |                          | ۴۸ _آیت کے لغوی معنی ہیں:                                                                                          |
| 沒(iv)                   | (iii) تۋاب         | (ii)اختتام               | (i)نشانی                                                                                                           |
|                         |                    | : <u>~</u> (             | ۴۹ _ نبوت کے بعد آپ آیٹ کی ملی زندگر                                                                               |
| (iv)۱۵(iv)              | (iii)•اسال         | <u>اسال (ii)</u>         | ULIT(i)                                                                                                            |
|                         |                    |                          | ۵۰ آپ طالقه کی مدنی زندگی ہے:                                                                                      |
| (iv) ۱۵(iv)             | (iii) <u>•اسال</u> | (ii)ساسال                | ULIT(i)                                                                                                            |
|                         |                    | میں خلیفہ ہے:            | ۵۱_حفزت عمر بن عبدالعزيزاس س ججر ک                                                                                 |
| 210 · (iv)              | æΛ9(iii)           | 99 (ii)                  | رز) (i)                                                                                                            |
|                         |                    | رى كالعلق تھا:           | ۵۲_مشهورعالم محمد بن مسلم بن شهاب زهر                                                                              |
| (iv) <u>مجازوشام</u>    | (iii)مصر           | (ii) بغداد               | (i) يكن<br>كريس در                                                             |
|                         |                    |                          | ۵۳ - حدیث کی کتاب''الاستبصار'' کاتعل                                                                               |
| (iv)فقه مالکیه          | (iii) فقدا حمر بي  | (ii) فقة جعفري <u>ي</u>  | (i) فقه حنفیه<br>صح                                                                                                |
| 1.6                     | 151                | 1.4.                     | ۵۴ کیچے بخاری کے مؤلف ہیں:                                                                                         |
| (iv) محمد بن میسی       | (iii)عبدالرحمٰن    | (ii)مسلم بن حجاج         | (i) <u>محمد بن اساعیل</u><br>صحیمه ایسی                                                                            |
| 1.6                     |                    | 1.4.                     | ۵۵ کیچیمسلم کےمؤلف ہیں:                                                                                            |
| (iv)محمد بن میسلی       | (iii)عبدالرحمٰن    | (ii) <u>مسلم بن حجاج</u> | (i) محمد بن اساعیل<br>مدید بر سر سا                                                                                |
|                         | 21                 | د يميا                   | ۵۲_جامع تر مذی کے مولف ہیں:                                                                                        |
| (iv) <u>محرین میسلی</u> | (iii)عبدالرحمٰن    | (ii)مسلم بن حجاج         | (i) محمد بن اساعیل<br>. حوز سر سره ۳۰۰                                                                             |
| *~                      |                    | • •                      | ۵۷۔فقہ جعفریہ کے حدیث کے متنار ترین<br>رصحہ                                                                        |
| (iv)اصول کافی           | (iii)صحاح سته      | (ii) <u>اصول اربعہ</u>   | (i) صحیحین<br>معرف میرون |
| . (. )                  | <i>2</i>           | •                        | ۵۸_اصول اربعه میں کتنی کتابیں شامل ب                                                                               |
| (iv) <del>وا</del> ر    | (iii) پُلِيُّ      | چِ(ii)                   | (i)و <i>ئ</i>                                                                                                      |

# منتخب<u>آیات</u>

(١) يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَقُولُوا قَولًا سَدِيُداً. يُصُلِحُ لَكُمُ أَعُمَالَكُمُ وَيَغُفِرُ لَكُمُ ذُنُوبَكُمُ وَمَن يُطِعُ اللهَ وَرَسُولَهُ فَقَدُ فَازَ فَوُزاً عَظِيماً

ترجمہ:''اے ایمان والو!اللہ سے ڈرتے رہوا ورسیدھی (تیجی) بات کہو۔تا کہ وہتمہارے لئے تمہارے اعمال درست کردے اور تمہارے گناہ بخش دے۔اور جس شخص نے اللہ اوراس کے رسول کی اطاعت کی اس نے بڑی کا میابی حاصل کی'۔

(٢) لَقَدُ كَانَ لَكُمُ فِي رَسُولِ اللهِ أُسُوَةٌ حَسَنَةٌ.

ترجمه: ''بِشكتمهارے لئے الله كرسول (كى زندگى) ميں بہترين نمونه (دستورِحيات) بے'۔ (پاره ۲۱: احزاب) (۳) وَاعْتَصِمُوا بِحَبُلِ اللهِ جَمِيْعاً وَلا تَفَرّقُوا.

ترجمه: "تم سب الله كى رسى (بدايت) كومضبوطى سے تقامے رہواور آپس ميں جھگڑا (اختلاف) نه كرؤ '۔ (پاردم: آل عران) ((م) إِنَّ أَكُرَ مَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتَقَاكُمُ.

ترجمه: ''بِشك الله كنزديكتم سب سے زيادہ قابلِ احترام وہ ہے جوسب سے زيادہ پر ہيز گار ہؤ'۔ (پاره ٢٦: جرات) (۵) إنَّ فِي خَلُق السَّمَاوَاتِ وَالْأَرُض وَاخْتِلافِ الَّيُل وَالنَّهَار لَآيَاتٍ لِّأُولِي الْأَلْبَاب.

ترجمہ:'' بے شک آسمان اورز مین کے بنانے اور رات اور دن کے آنے جانے میں عقل والوں کیلئے نشانیاں ہیں''۔ (بارہ ۴۰: آل عمران)

(٢) لَنُ تَنَالُوا البِرَّ حَتَّىٰ تُنفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ.

ترجمه: ''تم اس وفت تک (مکمل طور پر) کامیاب نہیں ہو سکتے جب تک اپنی پیندیدہ چیز (اللّٰد کی راہ میں )خرچ نہ کرو۔'' (پارہ ۲: آل عمران)

(٤) وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنَّهُ فَانْتَهُوا.

ترجمه: 'الله كرسول جوتمهين دين (احكامات)، وه لي لواورجس چيز منع كرين اس سے رك جاؤ'' ـ (پاره٢٨: حشر) الله المسالة وَنُه الله عَن الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكُرِ. ( ( ٨ ) إِنَّ الصَّلاةَ تَنْهِي عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكُرِ.

ترجمہ: 'بیشک نماز بے حیائی اور برے کا موں سے روکتی ہے'۔ (یار ۲۱: عنکبوت)

(٩) وَلا تَكْسِبُ كُلُّ نَفُسٍ إِلَّا عَلَيْهَا، وَلا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِّزُرَ أُخُرىٰ.

ترجمہ:''اور جو شخص گناہ کرتا ہے وہی اس کا ذمہ دار ہے،اور کوئی شخص دوسرے (کے گنا ہوں) کا بوجھ نہا تھائے گا''۔ (یارہ ۸: انعام)

(١٠) إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَان.

ترجمه: "بیشک الله انصاف اور بھلائی کرنے کا حکم دیتاہے '۔ (یار ۱۲۵: نحل)

## منتخب احاديث

(١) إِنَّمَا الْأَعُمَالُ بِالنِّيَّاتِ وَإِنَّمَا لِامْرِئِ مَّانُوىٰ.

ترجمه: ''بشکتمام اعمال کا دارومدارنیتوں پہہے اور بے شک انسان وہی حاصل کرے گا جواس نے نیت کی ۔''

(٢) إِنَّمَا بُعِثْتُ لِأُتَمِّمَ حُسُنَ الْأَخُلاقِ.

ترجمه: ''بيشك مجھاس لئے مبعوث كيا گيا تا كەمىس اعلى اخلاق كى تىكىيل كروں۔

(m) لا يُؤُمِنُ أَحَدُكُمُ حَتّى أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنُ وَّالِدِهٖ وَوَلَدِهٖ وَالنَّاسِ أَجُمَعِينَ.

ترجمہ: ''تم میں سے کوئی شخص اس وقت تک ( کامل ) مومن نہیں ہوسکتا جب تک میں اسے اس کے والدین ، اولا داور تمام لوگوں سے مجبوب نہ ہوجاؤں۔''

(٣) لا يُؤُمِنُ أَحَدُكُمُ حَتَّىٰ يُحِبَّ لِأَخِيهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ.

ترجمہ: ''تم میں سے کوئی شخص ( کامل) مومن نہیں ہوسکتا جب تک وہ اپنے بھائی کے لئے وہی پیند نہ کرے جووہ اپنے لئے پیند کرتا ہے''

(۵) اَلْمُسُلِمُ مَنُ سَلِمَ الْمُسُلِمُونَ مِنْ لِّسَانِهِ وَيَدِهِ.

ترجمہ:" (کامل)مسلمان وہ ہےجس کے ہاتھ اور زبان سے دوسر مےمسلمان محفوظ رہیں۔"

(٢) لا يَرُحَمُهُ اللهُ مَنُ لَّا يَرُحَمُ النَّاسَ.

ترجمه: ''الله تعالیٰ اس شخص پر رحمنهیں کرتا جولوگوں پر رحم نہ کرے۔''

(٧) كُلُّ الْمُسُلِم عَلَىٰ الْمُسُلِم حَرَامٌ؛ دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرُضُهُ.

ترجمه: "برمسلمان کاسب کچھ دوسرے مسلمان پر حرام ہے؛ اس کا خون،اس کا مال اوراس کی عزت۔

(٨) مَا عَالَ مَن اقْتَصَدَ.

ترجمہ:''جس نے اعتدال پیندی (میانہ روی) اختیار کی، وہ بھی محتاج نہیں ہوگا۔''

(٩) مَنْ سَلَكَ طَرِيُقاً يَّطُلُبُ فِيهِ عِلْماً سَلَكَ اللهُ بِهِ طَرِيْقاً فِي الْجَنَّةِ.

ترجمہ:''جوشخص علم کی تلاش میں نکلا ،اللّٰہ تعالیٰ اسے جنت کے (راستوں میں سے )کسی راستے پر چلاتے ہیں۔''

(١٠) اَلُمُؤُمِنُ أَخُو الْمُؤُمِنِ كَالُجَسَدِ الْوَاحِدِ إِن اشْتَكَىٰ شَيْئاً مِّنُهُ وَجَدَ أَلَمَ ذَٰلِكَ فِي سِائِرِ جَسَدِهِ.

ترجمہ:''مومن مومن کا بھائی ہے،ایک جسم کی طرح ہیں۔اگراس جسم کا کوئی بھی حصہ تکلیف میں مبتلا ہوتو وہ اپنے پورے بدن میں اس کی تکلیف محسوں کرتا ہے۔''

☆.....☆.....☆



### (باب اول: بنیادی عقائد)

سوال: اسلام کامخضر تعارف پیش کریں۔

جواب:

اسلام کے لغوی معنی ہیں 'دھکم ماننا،سر جھکانا''۔

شریعت کی اصطلاح میں انبیاء کرام کے بتائے ہوئے طریقوں کے مطابق اللہ تعالیٰ کے جملہ احکام ماننے ،اس کے سامنے گردن

جھکانے اور اپنا آپ اس کے سپر دکر دینے کا نام اسلام ہے۔ اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

وَرَضِيُتُ لَكُمُ الإِسُلاَمَ دِيناً

ترجمه: اورجم في تمهار يلئ اسلام كوبطوردين بسندكيا بي - (المائدة: ٣)

حضورا كرم الله في من حديث جبريل مين اسلام كي يتعريف بيان فرمائي ہے:

"اسلام یہ ہے کہتم اس بات کی گواہی دو کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں، اور مجھ اللہ کے اللہ کے رسول ہیں، نماز قائم کرو، زکو قادا کرو، رمضان کے روزے رکھو، اور اگر بیت اللہ کے جج کی استطاعت ہے تو جج کرو۔ " (بخاری وسلم)

بهترين اسلام:

ارشادمصطفوی فیسی ہے:

ٱلْمُسْلِمُ مَنُ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ لِّسَانِهِ وَيَدِهِ

ترجمہ: '( کامل )مسلمان وہ ہےجس کے ہاتھ اور زبان سے دوسر مسلمان محفوظ رہیں۔''

سوال: عمل صالح سے کیامرادہ؟

ہواب:

عمل کے فظی معنی 'کام' کے ہیں اور صالح کا مطلب ہے 'نیک''۔

شریعت کی اصطلاح میں اللہ تعالی کی وحدا نیت، رسالت اور آخرت وغیرہ کا زبان سے اقر اراوران پردل سے یقین ایمان کہلا تا ہے اور اسلام کی روسے ایمان کی بنیاد پر اللہ تعالی کے احکام بجالانے کو 'عمل صالح'' کہتے ہیں۔

اس کی تین قشمیں ہیں:

ارعبادات:

عبادات الله کے حضورانتهائی عاجزی اور محتاجی کے اظہار کا نام ہے۔اصطلاح شریعت میں نماز،روزہ،زکوۃ، حج جیسے احکام کی بچا آوری کوعبادت کہتے ہیں۔

٢\_معاملات:

اس سے مرادانسانوں کے آپس کے حقوق وفرائض ہیں۔

#### ٣\_اخلاق:

اس سے مرادانسانی سیرت کی وہ خوبیاں ہیں جواللہ تعالیٰ کو پسند ہیں اورانسان کی شخصیت کو کھارتی ہیں۔

#### سوال: اسلام سطرح ایک ممل نظام حیات ہے؟

#### جواب:

اسلام ایک مکمل نظام حیات ہے۔ زندگی کا کوئی پہلواییا نہیں جس کے متعلق رسول اکرم ایک نے قول ومل سے اللہ تعالیٰ کے احکام ہم تک نہ پہنچائے ہوں۔ اسلام صرف اللہ اللہ کرنا نہیں سکھاتا، بلکہ یہ ایک مکمل ضابط رحیات ہے جس میں عبادات، معاملات، اخلاقیات، سیاسیات، معاشیات اور معاشرت وغیرہ سب شامل ہیں۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کوایک کامل شریعت عنایت ہوئی۔ آپ مطالبتہ ہم تری نبی ہیں اور آپ ایک گئیل ہوگئی ہے چناچہ ارشاد ہے:

الْيُومَ أَكُمَلُتُ لَكُمُ دِينَكُمُ..... ترجمه: ''آج میں نے تہارے لیے تہارادین کمل کردیا.....' (سورة المائدة: ۳)

#### سوال: عقيده كسي كمتم بين؟

#### جواب:

عقیدے کے لغوی معنی ہیں' گرہ لگانا''

نثریعت کی اصطلاح میں انسان کے پختہ نظریات اور یقین عقائد کہلاتے ہیں جودل کی گہرائیوں میں اتر جائیں اور اس میں شک وشبہ کی کوئی گنجائش نہر ہے۔ جیسے:عقیدہ تو حید ،عقیدہ آخرت وغیرہ۔

تمام اعمال اس عقیدے کی وجہ سے اس اسی کے اشارے پر کیے جاتے ہیں، اسی لیے رسول اکرم ایکٹی کو جب دینِ اسلام پھیلانے کا حکم ملاتو آپ آپیٹی نے عقائد کی اصلاح سے ابتداء فرمائی۔

#### سوال: اسلام کے بنیادی عقائدکون کون سے ہیں؟

#### جواب:

سوال: توحيد كي تعريف بيان كرير\_

جواب:

توحيد كے فظی معنی ہیں ایک ماننا۔

شریعت کی اصطلاح میں توحید سے مرادیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات یاصفات میں کسی کوبھی شریک نہ ٹھہرایا جائے بلکہ خدائے تعالی واحد کواپنی ذات اور صفات میں یکتا جانا جائے قرآن یاک میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

قُلُ هُوَ اللهُ أَحَدُ

ترجمه: کهه دوکه وه الله ایک ہے۔

حضویقات کاارشاد ہے:

يُخُوَجُ مِنَ النَّادِ مَنُ قَالَ لا إِلله إِلا الله ترجمه: جس في لا الله الله لها، جهنم سے فكال دياجائے گا۔ (ترندى)

توحيد كي اقسام:

تو حير کې تين قشميں ہيں:

(۱) ذات میں توحید

(۲) صفات میں توحید

(۳) عبادت میں رصفات کے تقاضوں تو حید

سوال: وجود بارى تعالى كے متعلق كوئى قرآنى آيت تحرير كريں۔

جواب:

قرآن پاک کی بہت می آیات وجود باری تعالی پر دلالت کرتی ہیں۔ مثلاً ''إِنَّ فِيُ خَلُقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرُضِ وَاخْتِلاَفِ الَّيْلِ وَالنَّهَادِ لَآيَاتٍ لِّأُولِيُ الْأَلْبَابِ.'' ترجمہ:''بے شک آسان اور زمین کے بنانے اور رات اور دن کے آنے جانے میں عقل والوں کیلئے نشانیاں ہیں''۔ (باروم: آل عمران)

سوال: وجود باری تعالی پرایمان لانا کیون ضروری ہے؟ ..... یا ..... وجود باری تعالی کے بارے میں کوئی عقلی دلیل پیش کریں۔ جواب:

اللہ کو ماننا انسانی فطرت کی آواز ہے اور انسان کی روح کو ایک خالق کا کنات کے ماننے اور اس کی عبادت کرنے کے بغیر
سکون نہیں ملتا۔ اس لیے انسانیت کے ہر دور میں مہذّ ب سے مہذب اور وحثی سے وحثی قوموں نے کسی نہ سی صورت میں ایک عظیم
ذات کا اعتراف کیا ہے اور اس کی عبات کی ہے۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ وجود باری تعالی پر ایمان لا نا انسان کی فطرت میں داخل
ہے۔ بڑے سے بڑا کا فربھی کسی بڑی مصیبت میں پھنس کر بے اختیار اپنے بنانے والے کو پکار اٹھتا ہے۔

سوال: شرك كى تعريف اوراس كى اقسام بيان كرير\_

جواب:

شرک کے لفظی معنی'' حصہ داری''یا'' ساجھی پن' کے ہیں۔

شریعت کی اصطلاح میں شرک سے مرادیہ ہے کہ اللہ تعالی کی ذات، صفات یا صفات کے نقاضوں میں کسی اور کواس کا حصہ دار سمجھا جائے۔شرک ایک عظیم جرم ہے۔حضورا کرم ایک نے اسے بیرہ گنا ہوں میں شار کیا ہے۔ بے شار قر آنی آیات میں بھی اس کی مذمت بیان کی گئی ہے۔اللہ تعالی کا ارشادہے:

> إِنَّ الشِّرُكَ لَظُلُمٌ عَظِيمٌ ترجمہ: بشک شرک بہت بڑاظم ہے۔ (سورة اللقمان: ۱۳)

> > شرك كى اقسام:

شرك كى تىن قىتمىي بىن:

(۱) ذات میں شرک

(۲) صفات میں شرک

(۳) عبادت میں رصفات کے تقاضوں شرک

سوال: رسالت كسي كهتي بين؟

جواب:

رسالت کے لفظی معنیٰ ہیں'' پیغام پہنچانا''۔رسول کو نبی بھی کہاجا تا ہے جس کے معنی ہیں خبر دینے والا۔ شریعت کی اصطلاح میں رسول وہ شخص ہے جس کواللہ تعالی نے انسانوں تک اپنا پیغام پہنچانے کیلئے منتخب فر مایا ہو۔انسان کو ذات الٰہی کی صحیح پہچان رسولوں کے ذریعے ہی ہوتی ہے۔اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

> وَلَقَدُ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً ترجمہ: اورہم نے ہرامت میں رسول بھیجے۔ (سورۃ النحل: ۳۲)

> > حضورا كرم أيسة كاارشاد ب:

حضرت ابوذرغفاری رضی الله تعالی فر ماتے ہیں میں نے حضور اکرم ایک سوال کیا کہ انبیاء کتنے ہیں؟ آپ ایک نے فرمایا: ایک لاکھ چوبیس ہزاریازیادہ میں نے سوال کیا: ان میں رسول کتنے ہیں تو فرمایا: تین سوتیرہ......

#### سوال: نبی اوررسول میں کیا فرق ہے؟

#### جواب:

نبی اوررسول میں ایسے فرق کیا جاسکتا ہے:

|                                         | •                                                         |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| رسول                                    | ئې                                                        |
| (۱) رسول کے معنی ہیں پیغام دینے والا۔   | (۱) نبی کے معنی ہیں خبر دینے والا۔                        |
|                                         | (۲) نبی صاحب شریعت و کتاب نہیں ہوتا بلکہ گزشتہ نبی یارسول |
|                                         | کی شریعت کوآ گے بڑھا تاہے۔                                |
| (m)رسول کونبی کہا جا تا ہے۔             | (m) نبی کورسول نہیں کہا جا سکتا۔                          |
| (۴) جبکہ رسولوں کی تعداد تین سوتیرہ ہے۔ | (۴)انبیاء کی تعدا د تقریباً ایک لا کھ چوہیں ہزارہے۔       |

#### سوال: وحی کی تعریف کریں۔

#### جواب:

وحی کے معنی ہیں' چیکے سے کوئی بات دل میں اتر جانا''یا'' اشارہ کرنا''۔

شریعت کی اصطلاح میں دمی کا اطلاق اس کلام پر ہوتا ہے جواللہ کی طرف سے انبیاء و رسل پرنازل ہو،خواہ بذریعهٔ فرشتہ ہویا کسی اور ذریعہ سے، یہ' دحی نبوت' ہے اورانبیاء کے ساتھ خاص ہے۔

اگروحی بذریعهٔ القاء فی القلب ہوتو وہ''وحیِ الہام'' کہلاتی ہے جواولیاء پر بھی ہوتی ہے۔اوراگر بذریعهٔ خواب ہوتواس کو ''رؤیاصالحہ'' کہتے ہیں جوعام مؤمنین اورصالحین بھی دیکھتے ہیں۔گرعام طور پر جب لفظ''وحی''بولا جائے تواس سے وحیِ نبوت ہی مراد ہوتی ہے۔

#### نزول دی:

وحی کا نزول تین طریقوں سے ہوسکتا ہے۔

- (۱) الله کار دے کے پیچھے سے ہم کلام ہونا۔
- (٢) فرشتے كے ذريعے نبى يارسول تك كوئى پيغام آنا
  - (س) الهامي طور بركوئي بات دل مين اتر جانا ـ

#### وحی کی اقسام:

وحی کی دوشمیں ہیں: (۱) وحی مثلو (۲) وحی غیر مثلو قرآن یاک کو''وحی مثلو''جبکہ احادیث مبار کہ کو' وحی غیر مثلو' کہا جاتا ہے۔

#### سوال: انبیائے کرام کی چندخصوصیات بیان کریں۔

جواب:

ابنیاء نبی کی جمع ہے جس کے معنی ہیں خبر دینے والا خصوصیت کا مطلب ہے خاص خوبی جواس مخصوص ہستی کے علاوہ کسی اور میں نہ ہو۔انبیاء کی خصوصیات سے مرادیہ ہے کہ وہ خصوصیات جوصرف انبیائے کرام کوعطا کی گئیں اور ان کے علاوہ کسی شخص کوان خصوصیات میں سے کوئی ایک بھی حاصل نہیں ۔ان میں سے چندایک کا تذکرہ یہاں کیا جاتا ہے۔

- (۱) معصومیت: تمام انبیائے کرام گناہ صغیرہ وکبیرہ تمام سے منزہ ومبراتھ۔
  - (٢) وعوت الى الله: تمام انبيائ كرام في لوكول كوالله كي طرف بلايار
- (٣) معجزات: الله تبارك وتعالى نے تمام انبياء كونبوت كى دليل كے طور يرم عجز ے عطاكيه
  - (۴) واجبِ اطاعت: تمام انبیاء کی اطاعت و پیروی لازم ہوتی ہے۔
- (۵) تعلیمات من جانب الله: تمام انبیاء الله کی طرف سے وحی کردہ احکام وتعلیمات ہی لوگوں تک پہنچاتے ہیں۔

#### سوال: ختم نبوت كامفهوم واضح كريں۔

جواب:

عربی میں ختم کے معنی ہیں''مہرلگا نایا بند کرنا''

شریعت کی اصطلاح میں ختم نبوت کا مطلب میہ ہے کہ حضرت آ دم علیہ السلام سے لے کر حضرت مجھ اللیہ تک ایک لا کھ چوہیں ہزار پیغمبر آئے جولوگوں کو ہدایت ورہنمائی فراہم کرتے رہے، کین حضور علیہ پرسلسلہ نبوت ختم ہو چکا ہے اب کوئی نبی یارسول نہیں آئے گا، نہ حقیقی نہ بروزی۔

#### ختم نبوت قرآن کی روشی میں:

مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَا أَحَدٍ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ ترجمہ: می الله تم میں سے کسی مرد کے باپ نہیں ہیں بلکہ وہ اللہ کے رسول اور آخری نبی ہیں۔ (الاحزاب: ۴۸) ختم نبوت احادیث کی روشی میں:

"أَنَا خَاتَمُ النَّبِيِّنَ لَا نَبِيَّ بَعُدِى "
ترجمه: " " مين آخرى نبي مون مير بيدكوئي نبي نهين آئ گا"

#### سوال: ملائكه يے كيامراد ہے؟

جواب:

ملائکہ، مَلَک کی جمع ہے جس کے معنی ہیں' پیغام پہنچانے والا'۔ چونکہ بیفر شنے اللہ تعالیٰ کے احکام بندوں تک پہنچاتے ہیں اسلئے انھیں ملائکہ کہا جاتا ہے۔ فرشتے ہر حال میں اللہ تعالیٰ کی وہ مخلوق ہے جسے نور سے پیدا کیا گیا ہے۔ فرشتے ہر حال میں اللہ تعالیٰ کی اطاعت وفر مانبرداری کرتے ہیں اور کسی صورت اس کی نافر مانی نہیں کرتے۔ملائکہ یا فرشتوں پر ایمان لانا، دین کے بنیادی عقائد میں

شامل ہے۔

مشهورفرشة:

یوں تو فرشتوں کی تعداد بہت زیادہ ہے مگر حیار فرشتے بہت مشہور ہیں:

(۱) حضرت جبرائیل علیه السلام: جوانبیاء پروی لے کرآتے تھے۔

(۲) حضرت ميكائيل عليه السلام: جوبارش اوررزق وغيره كے انتظام پر مامور ہيں۔

(۳) حضرت عزرائیل علیه السلام: جوانسان کی روح قبض کرتے ہیں۔

(۴) حضرت اسرافیل علیه السلام: جوقیامت میں صور پھوککیں گے۔

سوال: کراما کاتبین کے کہتے ہیں؟

جواب:

فرشتوں کواللہ تعالی نے نورسے پیدافر مایا ہے۔فرشتوں کی مختلف جماعتیں اللہ تعالی کی طرف سے مقرر کردہ مختلف امورانجام دیتے ہیں۔انسانوں کے برعکس فرشتے اپنی ذمہ داریوں کو بخو بی نبھاتے ہیں اوراس میں کسی قتم کی کوتا ہی نہیں برتتے۔

تحرَاهاً کے لفظی معنی ''معزز' کے ہیں اور گاتبین کے معنی ہیں '' لکھنے والے''۔کراماً کا تبین بھی فرشتوں کی ایک جماعت ہے جے اللہ تعالی نے انسان کے اعمال کی نگرانی کیلئے مقرر فر مایا ہے۔ یہ انسان کے ہرچھوٹے بڑے عمل کو محفوظ کرتے ہیں جو کہ قیامت کے دن اعمال ناموں کی شکل میں ہرخص کے سامنے پیش کردیئے جائیں گے۔قرآن پاک میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

وَإِنَّ عَلَيْكُمُ لَحَافِظِينَ ٥ كِرَاماً كَاتِبِينَ ٥

ترجمہ: بےشکتم پرنگران (فرشتے)مقرر کیے گئے ہیں۔ بہت معزز اور (تمہارے اعمال) لکھنے والے ہیں۔ (سورۃ الانفطار: ۱۱،۱۰)

سوال: آسانی کتابیں کتنی ہیں؟

جواب:

الله تبارک و تعالی نے انسانیت کی ہدایت ورہنمائی کیلئے ہر دور میں انبیاء کرام کومبعوث فر مایا جنہیں لوگوں کی رہنمائی کیلئے ہر دور میں انبیاء کرام کومبعوث فر مایا جنہیں لوگوں کی رہنمائی کیلئے ہر دور میں انبیاء کرام کومبعوث فی اللہ کی نازل کر دہ تمام الہامی کتب برحق میں اور ان میں انسان کی ہدایت ورہنمائی کے بارے میں بتایا گیا تھا۔ آسانی کتابیں بہت میں بین، ان میں سے چار کتابیں بہت مشہور ہیں، جومندرجہ ذیل ہیں:

(۱) توریت: حضرت موسیٰ علیه السلام برنازل ہوئی۔

(۲) زبور: حضرت داؤدعليه السلام پرنازل هوئی۔

(۳) انجیل: حضرت عیسی علیه السلام برنازل ہوئی۔

(۴) قرآن: حضرت محمصلی الله علیه وسلم برنازل ہوا۔

یہ سب کتابیں دین کی بنیادی باتوں میں مشترک تھیں۔قرآن پاک نے باقی تمام کتابوں کومنسوخ کردیا۔اب

صرف قرآن کے احکامات یر ہی عمل ہوگا۔

سوال: عقيده آخرت كي وضاحت كرير\_

جواب:

آخرت کے لغوی معنی ہیں''بعد میں ہونے والی چیز''،اس کے مقابلے میں لفظ دنیا ہے جس کے معنی ہیں'' قریب کی چیز''۔ شریعت کی اصطلاح میں آخرت کا مطلب یہ ہے کہ انسان مرنے کے بعد ہمیشہ کے لیے فنانہیں ہوجا تا بلکہ اس کی روح باقی رہتی ہے اورا کیک وقت الیہا آئے گا جب اللہ تعالی اس کی روح کوجسم میں منتقل کر کے اسے دوبارہ زندہ کریں گے اور پھر انسان کو اس کے نیک وبد اعمال کا حقیقی بدلہ دیا جائے گا۔نیک لوگ جنت میں جائیں گے جبکہ گنا ہگا رجہنم میں رہیں گے۔

آخرت ہی اصلی گھرہے:

قرآن پاک اوراحادیث مبارکه میں آخرت ہی کواصلی گھر قرار دیا گیاہے۔ارشاد باری تعالی ہے: وَمَا هَذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا لَهُوٌ وَلَعِبٌ وَإِنَّ الدَّارَ الْآخِرَةَ لَهِي الْحَيَوَانُ ترجمہ:''اور بید نیا کی زندگی تو صرف کھیل تماشاہے اور ہمیشہ کی زندگی کا مقام تو آخرت ہے''۔ (سورۃ العنکبوت: ۱۲۴)

دنیامومن کاقیرخاندے:

حضورا كرم أيسة في فرمايا:

اَلدُّنْيَا سِجُنُ المُؤمِنِ وَجَنَّةُ الْكَافِرِ ترجمه: 'ونيامسلمان كيلئ قيدخانه اوركا فركيلئ جنت ہے'

سوال: آخرت كيسليل مين قرآن مجيد كي تعليمات كاخلاصه پيش كرير-

جواب:

سوال: نفخ صور سے کیا مراد ہے؟

جواب:

ننخ کے لفظی معنی ہیں'' پھونکا یا پھونک مارنا''،اورصور کے لفظی معنی'' باجا'' یا''بگل'' کے ہیں۔

اصطلاح شریعت میں اس سے مرادصورِ اسرافیل ہے، یعنی وہ بگل جوحضرت اسرافیل علیہ السلام حشر کے روز ایک دفعہ مار ڈالنے کے لیے اور دوسری دفعہ چاکئیں گے۔ صور دومرتبہ پھونکا جائے گا پہے صور کے بعد ساری مخلوقات مرجائیں گی اس کے بعد اللہ تعالیٰ بارش نازل فرمائے گا جو کہ شہنم کا کام دے گی اس سے لوگوں کے بدن تیار ہوجائیں گے پھر دوسری دفعہ صور پھونکا جائے گا تولوگ فوراً اُٹھ کرد کیضے لگیں گے۔ قرآن یاک میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

وَنُفِخَ فِى الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِى السَّمَاوَاتِ وَمَن فِى الْأَرُضِ إِلَّا مَن شَاء اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِي الْأَرُضِ إِلَّا مَن شَاء اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخُرَى فَإِذَا هُم قِيَامٌ يَنظُرُونَ .

ترجمہ: ''اورصور پھونکا جائے گا تو آسانوں اور زمین میں جتنے ہیں، وہ سب بے ہوش ہوجا کیں گے، سوائے اُس کے جسے اللہ چاہے ۔ پھر دوسری بار پھونکا جائے گا تو وہ سب لوگ بل بھر میں کھڑے ہوکرد کھنے گئیں گے۔'' (سورۃ الزمر: ۱۸)

# (باب دوم: اسلامی شخص)

سوال: اسلام تشخص سے کیامرادہ؟

بواب:

تشخص کے لفظی معنی ہیں''شناخت یا پہچان'۔

اصطلاح میں اسلامی تشخص سے مراد ہے مسلمان کی اسلامی شان وشوکت اور اسلامی پہچان یعنی ایسے تمام عقا کدونظریات اور اعمال واخلاق، جوایک مسلمان کودوسر ہے تمام انسانوں سے الگ اور ممتاز کرتے ہیں۔ مثلاً نماز، روزہ، حجے وغیرہ۔

قرآن پاک میں سورۃ الحجرات کے آخر میں بیر حقیقت بیان کی گئی ہے کہ مسلمان ہونے کیلئے صرف زبان سے اسلام کا اقرار کرلینا کافی نہیں ہے بلکہ اللہ تعالی اور رسول آلیک کے تمام احکامات کودل سے ماننا بھی ضروری ہے۔اللہ ورسول آلیک کے احکامات پر عمل پیرا ہونا ہی ایک مسلمان کی پہچان اور اس کا اسلامی شخص ہے۔

#### سوال: اسلام کے بنیادی ارکان کون سے ہیں؟

جواب:

ارکان رکن کی جمع ہے جس کے معنی ستون کے ہیں۔ رکن ایسی چیز کوکہا جاتا ہے جس پرکسی عمارت کے قائم رہنے کا دارومدار ہو۔ یہاں ارکان اسلام سے مراد دین کے وہ بنیا دی اصول واعمال ہیں جن پر اسلام کی پوری عمارت قائم ہے۔ نبی اکرم ایسی کی کاارشاد گرامی ہے:

''اسلام کی عمارت یا نچے ستونوں براٹھائی گئی ہے:اس بات کی شہادت (گواہی) کہ اللہ کے سواکوئی معبودنہیں اور یہ کہ حضرت محمدالیہ اللہ کے بندے اوراس کے آخری رسول ہیں۔اور نماز قائم کرنااورز کو ۃ دینااور حج کرنااور رمضان کے روز بے رکھنا۔'' اسلام کے بنیادی ارکان مندرجہ ذیل یانچ چیزیں ہیں:

8\_0 الحكمير شهادت ٧ \_ز کو ة ۲\_نماز سروزه

سوال: کلمه شهادت تحریر کرس\_

جواب:

اركان دين ميں سب سے اہم ركن كلمة شهادت ہے جس كے الفاظ بد ہيں:

أَشْهَدُ أَن لَّا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ وَحُدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبُدُهُ وَرَسُولُهُ. ترجمه: میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبودنہیں، وہ یکتا ہے، اس کا کوئی شریک نہیں۔اور میں اس بات کی بھی گواہی دیتا ہوں کہ محمد (علیہ ہے) اس کے بندےاور اس کے (آخری)رسول ہیں۔

كلمهُ شهادت كايبلاحصه يعني أَشُهَدُ أَن لَّا إلْهُ إِلَّا اللهُ عقيدة توحيد كااعلان واعتراف باوردوسراحصه يعني أَشُهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبُدُهُ وَرَسُولُهُ اس امر كااعلان ہے كہ محرصلی الله عليه وسلم الله تعالیٰ کے بندے اور سيجرسول ہيں۔

سوال: نمازى تعريف اوراقسام بيان كرير\_

جواب:

عربی زبان میں نماز کے لیے صلو ہ کالفظ استعال ہوتا ہے جس کے لغوی معنی ہیں'' دعا کرنا''۔ شریعت کی اصطلاح میں وہ مخصوص عبادت جو رکوع سجدے پرمشمل ہوتی ہے اور دن میں پانچ دفعہ کی جاتی ہے اسے صلوۃ لیعنی (نماز) کہتے ہیں۔قرآن یاک اوراحادیث مبارکہ میں جابجانماز قائم کرنے کی تلقین کی گئی ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالی ہے: "وَأَقْيُمُو أُ الصَّلاقَ وَ آتُو أُ الزَّكَاةَ"

ترجمه: ''اورنماز قائم كرواورزكوة اداكرؤ' \_ (سورة البقرة: ۴۳)

حضویون کاارشاد ہے:

اَلصَّلاَةُ عمادُ الدّين ترجمہ: نماز دین کاستون ہے۔

نماز کی فرضت:

نبوت کے دسویں سال ہجرت سے تقریباً تین سال پہلے معراج نبوی کے موقع پرنماز فرض ہوئی ،ابتداءً پچاس نمازیں فرض ہوئی تھیں پھر کم ہوتے ہوتے یانچ ہو گئیں۔

#### جنت میں داخلے کی ضمانت:

حضورعليهالسلام كاارشاد ہے:

''جو شخصان پانچوں نمازوں کوان کے وقت پرادا کرنے کا اہتمام کرے میں اس کواپنی ذمہ داری پر جنت میں داخل کروں گا۔'' (سنن ابوداؤد)

سوال: بروح نماز کے کہتے ہیں؟

جواب:

بےروح نمازوں سے مراد بے مقصداور بے فائدہ نمازیں ہیں۔مطلب اس کا بیہ ہے کہ نماز انسانی کی عملی زندگی میں دیریا انقلاب بریا کرتی ہے اورانسان کوفلاح و کامیا بی کے راستے پر گامزن کرتی ہے۔ چنانچے ارشادِر بانی ہے:

إِنَّ الصَّلاةَ تَنُهيٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكَرِ.

ترجمہ: 'بیشک نماز بے حیائی اور برے کاموں سے روکتی ہے'۔ (یارہ ۲۱: عنکبوت)

گر جب نماز کواس کے حقوق کی ادائیگی کے بغیر بس خانہ پوری کے لیے ادا کیا جائے تو نماز کے جوجسمانی وروحانی فوائدو ثمرات ہیں وہ حاصل نہیں ہو پاتے جس کی وجہ سے وہ نماز بےروح ہے، یعنی وہ ایک ایساجسم ہے جس میں روح نہیں یا ایک ایسا پھول ہے جس میں خوشبونہیں۔

#### سوال: روزه یاصوم سے کیامراد ہے؟

جواب:

عربی زبان میں روزہ کے لیے صوم کالفظ استعال ہوتا ہے،جس کے لغوی معنی ہیں'' روکنا''۔

شریعت کی اصطلاح میں صبح صادق سے لے کرغروبِ آفتاب تک کھانے پینے اور نفسانی خواہشات سے عبادت کی غرض سے رکنے کا نام روزہ ہے۔اللّٰد تعالی کا ارشاد ہے:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبُلِكُمُ لَعَلَّكُمُ تَتَّقُونَ ترجمہ: اے ایمان والو! تم پر روز نے فرض کئے گئے جیسے تم سے قبل لوگوں پر فرض کئے گئے۔ شایر تم پر ہیزگار بن جاؤ۔ (البقرة: ۱۸۳) حضو واللہ کا ارشاد ہے:

اَلصِّیامُ جُنَّةُ ترجمہ: روزہ(دوزخ سے)ڈھال ہے۔

#### روزه کی اقسام:

روزه کی حیارا قسام ہیں:

- (۱) فرض، جیسے رمضان المبارک کے روزے۔
  - (۲) واجب، جیسے نذر ایعنی منت کے روزے۔
- (س) سنت، جیسے یوم عاشورا،اورایام بیض (چاندکی ۱۳/ ۱۵ / ۱۵ تاریخ) کے روزے۔

#### (م) نفل، جیسے ماہ شوال کے روزے۔

سوال: بار روز کن روز ول کوکها جا تاہے؟

جواب:

روزے کا اصل مقصد اور فلسفہ انسان کو گنا ہوں سے بچانا اور اس بات کی مثق کرانا ہے کہ انسان فطری طور پر گنا ہوں سے دور رینے کا عادی ہوجائے ۔صرف بھوکا پیاسار کھنا مقصد نہیں۔

انسان کود نیا میں بھیجا گیا تو کچھ چیز وں کوحلال رکھا گیا اور کچھ کوحرام ،حرام کاموں سے روکا گیا اور حلال امورانجام دینے کی اجازت دی گئی لیکن رمضان میں امور حلال سے بھی روکا گیا تا کہ اس مشق اور پر بیٹس کی بدولت رمضان کے علاوہ باقی گیارہ مہینوں میں کم از کم حرام کاموں سے نہیں بچتا تو اسے روزہ میں گنا ہوں سے اور حرام کاموں سے نہیں بچتا تو اسے روزہ نہیں کہا جاسکتا۔ ارشا دنبوگ ہے:

'' جو شخص روز ہ رکھ کر بھی جھوٹ یر ممل کرے تو خدا کواس کے بھو کے پیاسے رہنے کی کوئی حاجت نہیں'۔

سوال: زکوۃ کی تعریف اور نصاب بیان کریں۔

جواب:

زکوة کے لغوی معنی ہیں'' پاک کرنا''

شریعت کی اصطلاح میں زکوۃ سے مراد وہ صدقہ (مال) ہے جو مخصوص شرائط کے ساتھ سال میں ایک دفعہ ہرصاحب نصاب کی طرف سے غرباءکودیا جاتا ہے۔قرآن پاک میں گئی جگہ نماز کے ساتھ زکوۃ اداکرنے کا حکم ہے جیسے:

"وَأَقِيهُمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ"

ترجمه: "اورنماز قائم كرواورزكوة اداكرؤ' \_ (سورة البقرة: ٣٣)

زكوة كے واجب ہونے كى شرائط:

(۱) مسلمان ہونا (۳) آزاد ہونا (۳) بالغ ہونا (۵) مقروض نہ ہونا

(٢) صاحب نصاب ہونا (٤) مال كاضروريات زندگى سے خارج ہونا

زكوة كانصاب:

زكوة كانصاب مخضراً مندرجه ذيل ہے:

∴....ونا ساڑھے سات تولہ (7.5)

☆....عاندی ساڑھے باون تولہ (52.5)

الله مندرجه بالا دونوں میں سے کوئی بھی۔

زكوة كىشرح:

زكوة كى شرح دُھائى فيصد (%2.5)، يعنى چالىسوال حصه (1/40) ہے۔

#### سوال: زكوة كےمصارف كتنے بين؟ نام تحريركريں۔

جواب:

مصارف،مصرف کی جمع ہے جس کے معنی ہیں'' خرج کرنے کی جگہ''اس سے مرادوہ لوگ ہیں جنہیں زکوۃ ادا کی جانی ہے۔ زکوۃ کے کل آٹھ مصارف ہیں جواللہ تبارک وتعالی نے سورہ تو یہ میں بیان فر مائے ہیں۔

(۲) مساكين (غريب)

(۱) فقراء (غریب)

(۴) مؤلفة القلوب (نيخ مسلمان)

(۳) عاملين زكوة

(٢) في سبيل الله (مجابد وملّغ)

(۵) رقاب (غلام)

(۸) غارمین (قرض دار)

(٤) ابن السبيل (مسافر)

#### سوال: حج كى تعريف اور فرضيت بيان كريي ـ

جواب:

جج کے لغوی معنی ہیں'' زیارت کا ارادہ کرنا''

شریعت کی اصطلاح میں بیت اللہ کی زیارت کرنا اور مخصوص مناسک (طواف سعی، می وغیرہ) کوادا کرنا جج کہلا تا ہے۔ جج کی غرض وغایت چند مخصوص مقامات کی صرف زیارت ہی نہیں، بلکہ اس کی پشت پرایثار، قربانی ، محبت اور خلوص کی ایک درخشاں تاریخ موجود ہے۔ بید حضرت ابراہیم علیہ السلام ، حضرت اساعیل علیہ السلام اور حضرت ہاجرہ علیہ السلام جیسی عظیم ہستیوں کے خلوص وعزیمیت کی بے مثال داستان ہے۔

> جَ ایک جامع عبادت ہے اور اس کا سب سے بڑا فائدہ گنا ہوں کی بخشش ہے۔ نبی اکر مالیہ فی فر مایا: مَنُ حَجَّ بِللهِ فَلَمُ يَرُفَتُ وَلَمُ يَفُسُقُ رَجَعَ كَيَوُمٍ وَلَدَتُهُ أُمُّهُ.

ترجمہ: جوکوئی خالصتاً اللہ تعالی کے حکم کی تعمیل میں حج کرتا ہے اور دورانِ حج فسق و فجو رسے بازر ہتا ہے وہ اس طرح (گناہوں سے پاک ہوکر ) لوٹا ہے جیسے اس دن تھا جس دن اس کی ماں نے اسے جنا تھا۔'' (بخاری)

ايّا م حج:

جج ذی الجیز کی ۸ تاریخ سے لے کر ۱۲ تاریخ تک ادا کیا جا تا ہے، ان پانچ دنوں کو' ایّا م جج'' کہتے ہیں۔

سوال: حج کی اقسام بیان کریں۔

جواب:

مج کی تین قسمیں ہیں:

(۱) قِرَان (۲) تَمَتُّع (۳) إِفُرَاد

(۱) مج قران:

قران کے لفظی معنی ہیں ملانا۔ بیروہ حج ہے جس میں حج اور عمرہ دونوں عبادات کیلئے ایک احرام باندھ کرمناسک حج وعمرہ ادا

کئے جائیں ۔لینی دونوںعبادات کے درمیان احرام کھول کر وقفہ و فاصلہ نہ کیا جائے بلکہ جس احرام سے ایک عبادت کی جائے اسی کو جاری رکھتے ہوئے دوسری عبادت بھی اداکی جائے۔ گویااس حج میں دونوں عبا دات یعنی حج وعمرہ کوایک احرام کے اندر ملادیا جاتا ہے۔ (۲) چمتنع:

تمتع کے فظی معنی ہیں فائدہ اٹھانا۔ یہوہ حج ہے جس میں پہلے عمرہ یا حج کااحرام باندھ کرادا کیا جائے پھراحرام کھول دیا جائے اور کچھوقفہ کے بعد دوبارہ احرام باندھ کر دوسری عبادت ادا کی جائے۔

#### (٣) هج إفراد:

إفراد کے لفظی معنی ہیں اکیلا وتنہا۔ بیوہ حج ہے جس کے ساتھ عمرہ نہ کیا جائے صرف حج کا احرام باندھ کرمناسک حج ادا کئے جائيں۔

#### سوال: مناسك في كےنام تحرير كريں۔

جواب:

مناسک، منسک کی جمع ہے جس کے فظی معنی ہیں'' قربانی کرنے کی جگہ'۔

ذی الحج کی آٹھ تاریخ سے لے کربارہ تاریخ تک یانچ دنوں میں مختلف اوقات میں مختلف امورانجام دیے جاتے ہیں۔ان تمام کاموں کو حج کے دوران اداکر نالازمی ہوتا ہے۔ان کومناسک حج یاار کان حج کہتے ہیں۔ یہنو (۹) کام ہیں جودرج ذیل ہیں:

(۳) سعی (صفا،مروہ کے درمیان دوڑ)

(۱) إحرام (مج كالمخصوص لباس) (۲) طواف

(۲) قیام مُز دلفه

(۵) وقوفع فه

(۴) حجراسود کا اِستلام (بوسه)

(٩) حلق رأس (سرمونڈ وانا)

(۷) رمی جمرات( کنگریاں مارنا) (۸) نح( قربانی)

#### سوال: حج كس طرح ايك جامع عبادت بي؟

جے ایک جامع عبادت ہے۔اس میں تمام عبادات کی روح شامل ہے۔ جے کے لیےروانگی سے واپسی تک دوران سفرنماز کے ذریعے قرب الٰہی میسرآ تا ہے۔ جج کے لیے مال خرچ کرنا ز کو ۃ سے مشابہت رکھتا ہے۔نفسانی خواہشات اور اخلاقی برائیوں سے یر ہیز اینے اندرروز بے کی سی کیفیت رکھتا ہے۔گھر سے دوری اورسفر کی مشقت میں جہاد کارنگ ہے۔ام المؤمنین حضرت عا مُشه صدیقه رضى الله عنها سے روایت ہے آپ اللہ فی اللہ عنها سے روایت ہے آپ اللہ عنها سے روایت ہے آپ اللہ اللہ عنها سے اللہ اللہ عنها سے اللہ عنها سے روایت ہے آپ اللہ عنہا ہے آپ اللہ عنها ہے آپ اللہ عنها ہے آپ اللہ عنها ہے آپ اللہ عنہا ہے آپ اللہ عنها ہے آپ اللہ عنہا ہے آپ اللہ عنها ہے آپ اللہ عنہا ہے آپ اللہ عنہا ہے آپ اللہ عنہا ہے آپ اللہ عنها ہے آپ اللہ عنہا ہے آپ اللہ عنہا ہے آپ اللہ عنها ہے آپ اللہ عنہا ہے آپ اللہ عنہ

''سب سے افضل جہاد حج مبرور (مقبول) ہے۔''

#### سوال: طواف کی تعریف بیان کریں۔

جواب:

طواف کے لغوی معنی ہیں'' چکراگانا''

شریعت کی اصطلاح میں طواف سے مراد بیت اللہ کے گرد چکرلگانے کوطواف کہتے ہیں۔طواف جج کا بھی رکن ہے اور عمرہ کا بھی،اس کے علاوہ جج وعمرے کے علاوہ صرف ثواب کی نیت سے یعنی مستقل عبادت کے طور پر بھی طواف کیا جاتا ہے۔

طواف چاہے عمرے کا ہویا جج کا اس کے سات چکر ہوتے ہیں۔ قرآن پاک میں اللہ تبارک وتعالی کا ارشاد ہے: وَلْيَطَّوَّ فُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيْق

ترجمه: اور (جج كرنے والے) لوگوں كوچاہئے كه اس بيت عتيق كاطواف كريں۔ (سورة الحج: ٢٩)

#### طواف كي قتمين:

طواف کی تین قشمیں ہیں:

(۲) طواف زيارت (۳) طواف وداع

(۱) طوافِ قدوم

سوال: سعی کے کہتے ہیں؟

جواب:

سعی کے لغوی معنی ہیں'' کوشش کرنا''

شریعت کی اصطلاح میں جج کے دوران صفا اور مروہ پہاڑیوں پر چڑھنے اور مخصوص انداز میں ان کے درمیان سات چکرلگانے کوسعی کہا جاتا ہے۔ائمہ ثلاثہ کے نزدیک بیرجج کارکن ہے۔اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُوَةَ مِن شَعَآئِرِ اللهِ فَمَنُ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطُّوَّ فَ بِهِمَا ترجمه: بيتك صفااور مروه الله كي نثانيول ميں سے بيں ۔ لہذا جُوُّ خص بھی بيت الله كا جج كرے يا عمره كرے تواس كے لئے اس بات ميں كوئی گناه نہيں ہے كہوہ ان كے درميان چكرلگائے۔

#### سعی کرنے کا طریقہ:

حاجی یا عمرہ کرنے والا، صفا کی طرف سے مروہ تک جائے، یہ ایک چکر ہوگا، اب مروہ سے صفا کی طرف واپس آئے تو یہ دوسرا چکر ہوگیا، اسی طرح سات چکر پورے کیے جاتے ہیں، اگر صفا سے شروع کی جائے تو آخری چکر مروہ پرختم ہوگا اورا گرمروہ سے شروع کیا جائے تو آخری چکر صفا پرختم ہوگا۔

#### سوال: ميقات سے کيامراد ہے:

جواب:

میقات کے اصل معنی ہیں کسی شے کیلئے ایسا وقت مقرر کرنا جواس کے ساتھ خاص ہو۔ جج میں میقات سے مراد وہ مخصوص مقامات ہیں جہاں حاجی اور معتمر کیلئے احرام باندھنا ضروری ہے۔ یہ پانچ مقامات ہیں جوحرم کمی کے قریب واقع ہیں۔حدودِحرم سے پہلے جن مقامات کوحضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بطور میقات مقرر فرمایا وہ پانچ ہیں۔ان پانچ مقامات کے نام یہ ہیں:

- (1) ذُو الحُليفَه، مدينه سے آنے والے حاجيوں اور زائرين كے لئے
  - (٢) ذَاتُ عِرق، عراق سے آنے والوں کے لئے

(m) جُحُفَه، شام سے آنے والوں کے لئے

(٣) قَرُنُ المَنازل، نجد ع آن والول ك لئ

(۵) يَلَمُلَمُ، يَن سِيآن والول كے لئے

ملاحظه:

ﷺ پاکستانیوں کا میقات' دیلملم''ہے، جہاں اہلِ پاکستان احرام باندھتے ہیں، جوجدہ سے پہلے آتا ہے۔
 ﷺ مکرمہ میں قیام کے دوران عمرے کے لئے احرام تعیم (مسجدعا کشہ) سے باندھاجا تا ہے۔

سوال: احرام کی تعریف بیان کریں۔

جواب:

احرام کے نغوی معنی ہیں:''حرام کرنا''، کیوں کہ احرام کی حالت میں بعض حلال کام بھی حرام ہوجاتے ہیں۔ شریعت کی اصطلاح میں جج یا عمرہ کی نبیت سے مکہ شہر میں مقام میقات سے پہلے صرف دو چا دروں سے جسم کوڈھانپ لینے کواحرام کہتے ہیں۔احرام والے مرد کومُٹ خسرِ م کہتے ہیں۔ دراصل بیا یک مخصوص کیفیت کا نام ہے جواحرام کی نبیت کرنے کے بعد حاجی اور معتمر پر لازم ہوتی ہے۔اس حالت میں حاجی اور معتمر پر مخصوص یا بندیاں عائد ہوتی ہیں، مثلا خوشہو کے استعال اور شکار کی ممانعت، وغیرہ۔

سوال: جہادی تعریف کریں۔

جواب:

جهاد کے لغوی معنی ہیں'' کوشش اور جدوجهد کرنا''

شریعت کی اصطلاح میں حق کی سربلندی کے لئے ہوشم کی کوشش ، قربانی اورایٹار کرنا اپنی تمام مالی اور جسمانی قو توں کواللہ کی راہ میں قربان کرنا اللہ کے دشمنوں کے اسلام مخالف حربوں کورو کنا بلکہ اگراس کے لئے میدان جنگ میں آ کران سے لڑنا بھی پڑے تواس سے بھی دریغ نہ کرنا جہاد کہلاتا ہے۔

جنگ اور جهاد مین فرق:

جنگ اپنے ذاتی مفادات کے لیے کی جاتی ہے، جبکہ جہاد کا مقصد اعلاء کلمہ اللہ لیعنی اللہ کے قانون کی حاکمیت قائم کرنا ہے۔

سوال: جهادى مختلف اقسام بيان كري\_

جواب:

علماء نے جہاد کی مختلف اقسام بیان فر مائی ہیں جن میں:

(۱) جہاد بانفس: لینی اینفس کوقا بومیں کر کے اسے گنا ہوں سے بیانا۔

(٢) جهاد بالعلم: ليني دوسرون كودين كي تبليغ كرنا ـ

(۳) جباد بالمال: ليعني الله كي راه مين مال خرچ كرنا ـ

(٧) جہاد بالقلم: لین کا پی تحریروں کے ذریعے دوسروں تک دین کی تعلیمات پہنچانا۔

(۵) جهاد بالسیف: لینی تصیار کے ذریعے دشمنان اسلام کامقابلہ کرنا۔

### سوال: جہادا كبرس جہادكوكہاجاتا ہے؟

جواب:

جہاد عربی زبان کالفظ ہے جس کا مطلب ہے کوشش کرنا۔

دین کی سربلندی کیلئے کی جانے والی کوشش کو جہاد کہا جاتا ہے۔ جہاد کی مختلف اقسام ہیں جن میں سے ایک قسم جہاد بالنفس بھی ہے۔ جہاد بالنفس کا مطلب ہے اپنے نفس پر قابور کھنا اور اسے اللہ تعالی کی نافر مانیوں سے بچائے رکھنا۔

جهادا كبر:

حضور الله في اقدام ميں وقت اور محنت كم صرف ہوتى ہے جبكہ جہاد بالنفس كا سلسلہ بہت طویل ہے جوآخرى سانس تک جارى رہتا ہے۔
ہے كہ جہاد كى باقى اقسام ميں وقت اور محنت كم صرف ہوتى ہے جبكہ جہاد بالنفس كا سلسلہ بہت طویل ہے جوآخرى سانس تک جارى رہتا ہے۔

## سوال: جہاداور جنگ میں کیا فرق ہے؟

جواب:

جنگ اور جہاد میں یوں فرق کیا جا سکتا ہے:

|                                                                     | بنگ اور بهاور یال پول از کا پول سائے:                    |
|---------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| جهاد                                                                | جئك                                                      |
| ا جہاد کے لفظی معنی '' کوشش کرنا'' ہیں۔                             | ا۔ جنگ کے نفظی معنی''لڑائی کرنا'' ہیں۔                   |
| ٢- الله كى رضا اور اعلائے كلمة الله كيليّے كى جانے والى لرّائى جہاد | ۲۔ ذاتی اور دنیاوی مقاصد کیلئے کی جانے والی لڑائی کو جنگ |
|                                                                     | کہتے ہیں۔                                                |
| سرجہاد کامقصدانسانوں کوطاغوتی قوتوں کے غلبے سے نجات                 | ۳۔ جنگ کا مقصد کسی مخصوص گروہ یا فرد کے خلاف جذبہء       |
| دلانا،اوران کے شرسے ان کی آزادی کو بحال کرنا ہے۔                    | برتری یامعاشی وسیاسی غلبے کی تسکین ہوتا ہے۔              |
| سم۔جہاد میں کا میا بی کے بعد فات کے امن اور سلامتی کی فضا قائم      | م فاتحین جنگ ہرممکن ظلم، دہشت گردی اور سفاکی سے کام      |
| کرتا ہے۔                                                            | ليتے ہیں۔                                                |
| ۵۔ جہاد کی صورت میں امن وامان قائم ہوتا ہے۔                         | ۵۔ جنگ کی صورت میں تباہی جیلتی ہے۔                       |
| ۲۔ جہادہ تھیار کے بغیر بھی ممکن ہے، جیسے جہاد بالقلم و جہاد         | ۲۔ جنگ صرف ہتھیاروں کے ذریعے کی جاتی ہے۔                 |
| بالمال وغيره-                                                       |                                                          |

#### سوال: حقوق العبادي كيامراد ع؟

جواب:

عباد، ''عبد'' کی جمع ہے جس کے معنی بندے کے ہیں۔

وہ حقوق جن کی پاسداری انسان کیلئے ضروری ہے وہ دوطرح کے ہیں۔ایک وہ جن کا تعلق اللہ تعالی ہے ہے، انہیں'' حقوق اللہ'' کہا جاتا ہے۔دوسرے وہ حقوق جوانسانوں کے آپس میں ایک دوسرے سے متعلق ہیں، انہیں'' حقوق العباد' یا'' حسن معاشرت' کہا جاتا ہے۔

اللہ تعالی نے اس بارے میں بھی انسان کواپنی ہدایات سے محروم نہیں رکھا۔اس نے انسانوں کے درمیان حقوق کا واضح تعین کرکے ان کی ادائیگی کواپنی خوشنو دی اورادانہ کرنے کواپنی ناخوشی کامستحق تھہرایا ہے۔ چنانچپا کیسپیامسلمان حقوق العباد کو بھی حقوق اللہ ہی کی طرح محترم سمجھتا اوران کے بارے میں اللہ تعالی سے ڈرتا ہے۔

## سوال: پرُوس کی کتنی شمیں ہیں؟

جواب:

سوره نساء میں الله تعالی نے پڑوسی کی تین اقسام بیان فر مائی ہیں:

- (۱) وه رير وسي جورشته دار هول ـ
  - (۲) غيررشته دارير وسي ـ
- (٣) عارضی طور پرتعلقات قائم ہونے والے لوگ، جیسے: ہم پیشہ، ہم جماعت، ہم سفر وغیرہ۔

### سوال: دیانت داری کاشرعی مفہوم واضح کریں۔

جواب:

معاشی اور معاشرتی تعلقات کی استواری کیلئے دیانت ایک بنیادی شرط ہے۔ جس معاشرے سے دیانت ختم ہوجائے وہاں کاروباری معاملات سے لے کر گھریلو تعلقات تک ہر جگہ نا قابل اصلاح بگاڑ پیدا ہوجا تا ہے۔ ایک دوسرے پر سے اعتمادا ٹھ جاتا ہے۔ اسلام اپنے نام لیواؤں کوان تمام نقصانات سے بچانے کیلئے دیانت داری کی تلقین کرتا ہے۔ ارشادر بانی ہے:

اِنَّ اللّهَ يَأْمُرُ كُمُ أَن تُؤ دُّوا اللَّهَ مَانَاتِ إِلَى اَهْلِهَا
ترجمہ: بےشک اللّه می کوفر ما تا ہے کہ پہنچادوا مانتیں امانت والوں کو۔ (سورۃ النساء: ۵۸)

#### سوال: ایفائے عہدسے کیا مرادہ؟

جواب:

ایفائے عہد کا مطلب ہے وعدہ پورا کرنا۔انسانوں کے باہمی تعلقات میں ایفائے عہد کو جواہمیت حاصل ہے وہ مختاج بیان نہیں۔اللّہ کے رسول ﷺ نے وعدہ خلافی کومنافق کی نشانیوں میں ایک نشانی قرار دیا ہے۔ہمارے اکثر معاملات کی بنیاد وعدوں پر ہوتی ہے وہ پورے ہوتے رہیں تو معاملات ٹھیک رہتے ہیں۔اگران کی خلاف ورزی شروع ہوجائے تو سارے معاملات بگڑ جاتے ہیں۔اسی بگاڑ ہے۔اسی بگاڑ ہے۔اسی بگاڑ ہے۔اسی بگاڑ ہے۔اسی بگاڑ سے مسلمانوں کو محفوظ رکھنے کیلئے اسلام ایفائے عہد کی تلقین کرتا ہے۔ارشاد باری تعای ہے:

وَأُوفُوا بِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسُؤُولاً

ترجمه: اور پورا کروعهدکو، بے شک عهد کی پوچھ ہوگی۔ (سورة بنی اسرائیل: ۲۴)

حضورا کرم صلی الله علیه وسلم کاارشاد ہے:

لاَ دِيْنَ لِمَنُ لَّا عَهُدَ لَهُ ترجمہ: جسے وعدے کا یاس نہیں اس میں دین نہیں۔ (بیہی ق)

سوال: صدق سے کیامرادہ؟

جواب:

صدق عربی زبان کالفظ ہے جس کا مطلب سچائی ہے۔ سچائی ایک ایسی عالمگیر حقیقت ہے جسے سلیم کئے بغیرانسان سکھ اور چین کا سانس نہیں لے سکتا۔ نبی اکر میں جسے نے اس بات کونہایت جامعیت کے ساتھ یوں ارشاد فر مایا:

اَلصِّدُقُ يُنجى وَالْكِذُبُ يُهُلِكُ

ترجمہ: سپائی انسان کو ہم آفت سے محفوظ رکھتی ہے اور جھوٹ ہلاک کرڈ التا ہے۔ قرآن کریم میں باری تعالی نے القول (بات کا سپا) ہونے کاذکر فر مایا ہے۔ چنا نچہ ارشاد باری تعالی ہے: وَمَنُ أَصُدَقُ مِنَ اللّهِ حَدِیْثاً ترجمہ: اور اللّہ سے سچی کس کی بات ہے۔ (سورة النساء: ۸۷)

سوال: عدل وانصاف كسي كت بي؟

جواب

صاحب حق کواس کاحق دیناعدل وانصاف کہلاتا ہے۔عدل وانصاف کا تقاضایہ ہے کہ ہر شخص کواس کا جائز حق بہ آسانی مل جائے۔نظام عدل کی موجودگی میں معاشرے کے امور بخیر وخو بی سرانجام پاتے ہیں۔اور بے انصافی کی وجہ سے معاشرے کا ہر شعبہ مفلوج ہوکر رہ جاتا ہے۔اسلام ہی وہ فدہب ہے جس نے عدل وانصاف کے معاطع میں بلا امتیاز تمام نسل انسانی کے درمیان مساوات قائم کرنے کا حکم دیا۔ چنانچے ارشاد باری تعالی ہے:

إِنَّ اللهُ يَأْمُورُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَانِ. ترجمه: ' بیشک الله انصاف اور بھلائی کرنے کا حکم دیتا ہے'۔ (یار ۱۲۵: نحل)

سوال: احترام قانون كاشرى مفهوم واضح كريي\_

جواب:

جس طرح قدرت کا نظام چند فطری قوانین کا پابندہے،اسی طرح معاشرے کا قیام،معاشرتی،اخلاقی اور دینی احکام وقوانین کا پابندہے۔ دنیا کا کم عقل سے کم عقل انسان بھی قانون کی ضرورت،اہمیت اور پابندی کا اعتراف کرے گا،کیکن کم لوگ ایسے ہیں جو عملا قانون کے تقاضے پورے کرتے ہوں۔

عصر حاضر میں دوافراد کے باہمی معاملات سے لے کربین الاقوامی تعلقات تک لوگ ضا بطے اور قانون کی پابندی سے گریزاں ہیں۔اور لا قانونیت کے اس رجحان نے دنیا کا امن وسکون غارت کردیا ہے۔انسان دو وجوہ کی بنیاد پر قانون کی خلاف ورزی کرتا ہے:

- (۱) خودغرضی ومفادیرستی
- (٢) اپنے آپ کوقانون سے بالاتر سمجھنا

اسلام ان دونوں وجوہ کاخوبی سے تدارک کر کے مسلمانوں کو قانون کا پابند بنا تا ہے۔اسلام انسان کواحساس دلا تا ہے کہ دنیا میں اپنااثر ورسوخ استعمال کر کے یا دھو کے سے دنیا میں قانون کی خلاف ورزی سے پچ بھی گئے تو آخرت میں انہیں خدا کی گرفت سے کوئی نہیں بچا سکے گا۔

### سوال: كسب حلال كي تعريف كرير \_

جواب:

كسبعر في زبان كالفظ ہے جس كامطلب ہے كمانا۔

الله تعالیٰ اس شخص کو پیند نہیں فر ماتے جو ستی اور کا ہلی سے کام لے مختی اور ایمان دار شخص کو پیند کیا جاتا ہے اور قدم بہقدم اس کی حوصلہ افز ائی کی جاتی ہے۔

قرآن پاک اوراحادیث مبارکه میں حلال روزی کمانے والے کی بہت زیادہ اہمیت وفضیلت بیان کی گئی ہے اوراسے اللہ تعالیٰ کا دوست قرار دیا گیا ہے۔ چنانچہ ارشاد نبوی ایکٹے ہے:

اَلُكَاسِبُ حَبِيُبُ اللهِ

ترجمہ: حلال روزی کمانے والا اللہ کا دوست ہے۔

#### سوال: ایثار کسے کہتے ہیں؟

جواب:

ایثار عربی زبان کا لفظ ہے جس کے لفظی معنی ترجیج دینے کے ہیں ، یعنی قربانی دیتے ہوئے خود تکلیف اٹھا کرمخلوق الہی کو راحت وآ رام پہنچانا۔ دنیا پرستی اگرانسان کوخودغرضی اور مفاد پرستی سکھاتی ہے تو دین داری اس میں جذبہ ایثار پیدا کرتی ہے۔ دیگر محاسن اخلاق کی طرح نبی اکرم الله وسخاوت کا بہترین نمونہ تھے اور سربراہ مملکت ہوتے ہوئے بھی انتہائی سادگی اور جفاکشی کی زندگی

گزارتے تھے۔ایْار پیشالوگوں کی تعریف وتوصیف کرتے ہوئے اللّٰہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں: وَیُوُ ثِرُونَ عَلَی أَنفُسِهِمُ وَلَوُ کَانَ بِهِمُ خَصَاصَةٌ ترجمہ: اوروہ دوسروں کواپنی ذات برتر جی دیتے ہیں،اگر چہ خود فاقے ہی سے کیوں نہوں۔(سورۃ الحشر: ٠٩)

### سوال: صحابه کرام کے جذبہ ایثار کا کوئی واقعہ پیش کریں۔

#### جواب:

صحابہ کرام کے ایثار کے سلسلے میں ایک واقعہ بڑا اثر انگیز ہے۔ایک بارایک بھوکا پیاسا شخص حضور اکرم ایسی ہے پاس حاضر ہوا۔رسول کریم ایسی کے دولت کدے پر پانی کے سوا پچھ نہ تھا۔حسب دستورایک انصاری صحابی آپ آپ آپ آپ کے مہمان کو اپنے ہمراہ لے گئے۔گھر پہنچ کر بیوی سے معلوم ہوا کہ کھانا صرف بچوں کے لیے کافی ہے۔انھوں نے کہا بچوں کو بہلا کرفاقے کی حالت میں سلا دواور کھانا شروع کرتے وفت کسی بہانے چراغ بجھا دینا تا کہ مہمان کو بیا ندازہ نہ ہوسکے کہ ہم کھانے میں شریک نہیں۔ایسا ہی کیا گیا۔ مہمان نے شکم سیر ہوکر کھانا کھایا اور انصاری کا یہ پورا گھرانا مجوکا سویا۔ صبح جب بیصابی مصاور کے میں شریک نہیں ماضر ہوئے وضور اگر مایا:اللہ جل شایۂ تمہارے رات کے حسن سلوک سے بہت خوش ہوا۔

#### سوال: اخلاقی رذائل سے کیامرادہ؟

#### جواب:

جس طرح اخلاق حسنه کی ایک طویل فہرست ہے، جن کو اپنا کرآ دمی دنیاوآ خرت میں سرخر وہوتا ہے اسی طرح کی ایسے اخلاق رزیلہ ہیں جن کو اختیار کر کے انسان حیوانی درجے میں جاگر تا ہے اور آخرت میں اللہ تعالی کی رحمت سے محروم ہوجا تا ہے۔ مسلمانوں کو یہ تعلیم دی گئی ہے کہ وہ اخلاق فاضلہ ہے آراستہ ہوں اور اخلاق رزیلہ سے بچیں ، جوانسان کی شخصیت کو داغ دار کر دیتے ہیں اور اسے ہر فتم کی نیکی اور بھلائی سے محروم کر دیتے ہیں۔ چندا خلاقی رزائل مندرجہ ذیل ہیں:

> جھوٹ حسد غیبت تہمت منافقت غروروتکبروغیرہ

#### سوال: حجموت كاشرعي مفهوم بيان كري-

جواب:

جھوٹ نہ صرف خودایک برائی ہے، بلکہ بہت ہی اخلاقی برائیوں کا سبب بھی بنتا ہے۔اسلام میں جھوٹ بولنے کی تخی سے مذمت کی گئی ہے۔جھوٹ بولنے کا اعلان ہے کہ جھوٹ مذمت کی گئی ہے۔جھوٹ بولنے والوں کواللہ تعالی کا اعلان ہے کہ جھوٹ بولنے والوں کو ہدایت نصیب نہیں ہوتی ۔ چنانچہ ارشاد ہے:

إِنَّ اللهَ لَا يَهُدِى مَنُ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّارٌ ترجمه: البته الله راه (بدایت) نهیس دیتااس کوجوجهوٹا اور حق نه ماننے والا ہے۔ (سورة الزمر: ۴۰)

نبی اکرم ایک نے جھوٹ کومہلک قرار دیتے ہوئے ارشا دفر مایا:

اَلصِّدُقُ يُنجِىُ وَالْكِذُبُ يُهُلِكُ ترجمہ: سچائی انسان کو ہرآفت سے محفوظ رکھتی ہے اور جھوٹ ہلاک کرڈ التا ہے۔

سوال: فيبت كسي كهتم بين؟

جواب:

غيبت كِفظى معنى بين 'برائي كرنا'' ـ

شریعت کی اصطلاح میں غیبت سے مرادکس شخص کی غیر موجودگی میں اس کی الیم برائی بیان کرناجواس میں پائی جاتی ہو۔غیبت ایک بہت ہی بری اور موذی اخلاقی بیاری ہے۔حضور نبی اکرم اللہ نے غیبت کوزنا جیسے گناہ کبیرہ سے بھی بدر قرار دیا ہے۔ اخلاقی بیاریوں میں غیبت جس قدر بری بیاری ہے بدشمتی سے ہمارے معاشرے میں اسی قدرعام ہے۔ بہت کم لوگ ہوں گے جواس بیاری سے محفوظ ہوں گے۔اللہ تعالی نے قرآن پاک میں غیبت کیلئے مردہ بھائی کا گوشت کھانے کی انتہائی بلیغ تمثیل دیتے ہوئے مسلمانوں کواس گھناؤنے گناہ سے بیچنے کی تلقین فرمائی ہے۔سورۃ الحجرات میں ارشاد باری تعالی ہے:

وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضاً أَيُحِبُّ أَحَدُكُمُ أَن يَأْكُلَ لَحُمَ أَخِيهِ مَيْتاً فَكَرِهُتُمُوهُ ترجمہ: اورایک دوسرے کی غیبت نہ کرو۔کیاتم میں سے کوئی یہ پیند کرے گا کہ وہ اپنے مرے ہوئے بھائی کا گوشت کھائے؟ اس سے تو خودتم نفرت کرتے ہو۔ (سورة الحجرات: ١٢)

سوال: تهمت كسي كهتي بين؟

جواب:

تهمت کے فظی معنی ہیں 'الزام لگانا''۔

شریعت کی اصطلاح میں تہمت سے مرادیہ ہے کہ کسی شخص کا ایساعیب بیان کیا جائے جواس میں موجود ہی نہ ہواوراس کے دامن عفت کو بلا وجہ داغدار بنایا جائے ۔حضورا کرم ایسی نے غیبت اور تہمت کی الیمی تعریف بیان فر مائی ہے جس سے دونوں کا فرق بھی واضح ہوجا تا ہے۔فر مایا:

''تم اپنے بھائی کا تذکرہ اس طرح کروکہ اسے ناگوار ہو'' (ییفیبت ہے)۔ایک صحابی نے پوچھا کہ:''اگراس میں واقعی وہ عیب ہوتو (کیا اس کا بیان کرنا بھی غیبت ہے؟)'' آپ علیہ فی نے فر مایا:''اگراس میں واقعی وہ عیب ہوتب تو وہ غیبت ہے،اوراگر وہ نہ ہوتو بہتان ہے۔''یعنی دوہرا گناہ ہے۔

### سوال: غيبت اورتهت كافرق واضح كريي\_

جواب:

غیبت اور تہمت کے مابین اس طرح فرق کیا جاسکتا ہے:

|                                                         | ,                                                 |
|---------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| تهمت                                                    | غيبت                                              |
| ا تبهت کے لفظی معنی ہیں 'الزام لگانا''۔                 | ا نیبت کے فظی معنی ہیں'' پیٹھ پیچھے برائی کرنا''۔ |
| ۲۔ تہمت سے مرادیہ ہے کہ سی شخص کا ایساعیب بیان کیا جائے | ۲۔غیبت سےمرادکس څخص کی غیرموجود گی میںاس کی الیی  |
| جواس میں موجود ہی نہ ہو۔                                | برائی بیان کرنا جواس میں پائی جاتی ہو۔            |
| ۳ يتهمت ،موجودگي وغيرموجودگي دونوں صورتوں ميں لگائي     | ۳۔غیبت ہمیشہ پیٹھ ہیچھے کی جاتی ہے۔               |
| جاسکتی ہے۔                                              |                                                   |

## سوال: منافق كاشرى مفهوم واضح كريي-

#### جواب:

منافقت کالفظ نفق سے نکلا ہے جس کے معنی اس سرنگ کے ہیں جوزیرز مین خفیہ ہوتی ہے اور جس کے دومنہ ہوتے ہیں،
آدمی ایک سے داخل ہوکر دوسری طرف نکل جاتا ہے۔ شریعت کی روسے منافق وہ شخص ہے جوحقیقت میں تو کافر ہولیکن کسی دنیاوی
لا کی کی وجہ سے یادین اسلام کو نقصان پہنچانے کی غرض سے اپنے آپ کومسلمان ظاہر کر ہے۔ یعنی ظاہر میں مومن اور باطن میں کافر ہو۔
منافق ، کافر کی سب سے خطر ناک قسم ہے ؛ کیوں کہ یہ آسٹین کا سانپ بن کراپنی دھوکہ دہی کے ذریعے سے نقصان پہنچا تا ہے۔ اللہ تعالی نے منافقین کے بارے میں ارشا دفر مایا:

إِنَّ المُنَافِقِينَ فِي الدَّرُكِ الْأَسُفَلِ مِنَ النَّارِ ترجمہ: بشکمنافقین جہنم کے سبسے نجلے درج میں ہوں گے۔ (سورة النساء:۱۳۵)

## سوال: منافق کی کتنی نشانیاں ہیں؟

جواب:

(۱) جب بات كري تو جھوٹ بولے۔

(۲) جب وعدہ کریتو وعدہ خلافی کرے۔

(٣) جب (اس كے ياس) امانت ركھوائي جائے تو خيانت كرے۔

سوال: تكبرك كتي بين؟

جواب:

تكبر كے فظی معنی ہیں بڑائی كرنا۔

دین اسلام کی اصطلاح میں تکبر سے مرادیہ ہے کہ اپنے آپ کو دوسروں کے مقابلے میں برتر اور معزز سمجھا جائے اور دوسروں کو کم تر اور حقیر جانا جائے۔

قرآن پاک اوراحادیث مبارکه میں تکبر کی سخت مذمت بیان کی گئی ہے اور تکبر کواللہ تعالی کی صفت قرار دیا گیا ہے۔ جس کا واضح مطلب بیہ ہے کہ غروراور تکبر کسی انسان کوزیب نہیں دیتا بلکہ بیصرف اللہ ہی کے شایانِ شان ہے۔ قرآن پاک میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوًى لِّلْمُتَكَبِّرِيْنَ تَلِيمِهُمْ مِينَ بَعِيرَ مِنْ وَي جَهَنَّمَ مَثُوًى لِلْمُتَكَبِّرِيْنَ سِورة الزمر: ١٠)

سوال: حدك كمت بين؟

جواب

کسی خض کی دنیاوی و دین ترقی دیگیر کردل میں بیرخیال آنا که بینعت چسن جائے ''حسد'' کہلا تا ہے۔ حسد ایک اخلاقی بیاری ہے۔ انسان دوئتی کا تقاضا بیہ ہے کہ ہم اپنے کسی بھائی کواچھی حالت میں دیکھیں توخوش ہوں کہ اللہ تعالی نے اسے اپنی نعمتوں سے نواز ا ہے۔ لیکن حسد وہ بری خصلت ہے کہ جو کسی کوخوش حال اور پرسکون دیکھ کر انسان کو بے چین کر دیتی ہے اور وہ اپنے بھائی کی خوشحالی دیکھ کرخوش ہونے کے بجائے دل ہی دل میں جلتا اور کڑھتا ہے۔ مسلمانوں کواس جلن اور تکلیف سے بچانے کیلئے حضور نبی اکرم ایک ہے۔ حسد سے بچنے کی تلقین فر مائی ہے۔ چنا نچے ارشا و نبوی الیکھیے ہے:

إِيَّاكَ وَالْحَسَدَ فَإِنَّ الْحَسَدَ يَأْكُلُ الْحَسَنَاتِ كَمَا تَأْكُلُ النَّارُ الْحَطَبَ ترجمه: ديكهو! حسد يجو؛ كول كه حسد يكيول كواس طرح كهاجا تا ہے جیسے آك خشك لكري كو۔

## (باب سوم: اسوهٔ رسول اکرم ایسیه)

سوال: آپ الله كس طرح رحمة للعالمين بير؟

جواب:

رحمت للعالمين كا مطلب ہے تمام جہانوں كيلئے رحمت \_الله تعالى نے حضور اكرم الله الله كوتمام جہانوں كيلئے رحمت بناكر بھيجا۔ارشادہے:

وَمَا أَرُسَلُنَاكَ إِلَّا رَحُمَةً لِّلُعَالَمِينَ

ترجمہ:''اورنہیں بھیجاہم نے آپ کوسوائے اس کے کہ آپ تمام جہانوں کے لیے رحمت ہیں۔''(سورۃ الانبیاء: ۱۰۷)
آپ اللہ کی عبادت اوراس سے محبت سکھائی۔ایک
اللہ کی عبادت اوراس سے محبت سکھائی۔ایک
اللہ انظام زندگی دیا جوانسانیت کوامن وسلامتی کی طرف لے جاتا ہے اورنوع انسان کیلئے سراسر رحمت ہے، اس طرح آپ آلیہ تمام
جہانوں کیلئے اللہ رحمت ثابت ہوئے۔

آ پیالیہ خود بھی رحمت اور محبت کا پیکر ہیں۔ تمام عمرآ پیالیہ مخلوقِ خداسے لطف وکرم کے ساتھ پیش آتے رہے۔

سوال: مواخات ..... با ..... اخوت سے کیامراد ہے؟

جواب:

اخوّت کے لفظی معنی''بھائی چارہ''کے ہیں۔اسلام کے طلوع ہونے سے پہلے عرب معاشرے میں فتنہ فسادروز کا معمول تھا۔ آپ آلیف نے اپنے کردار اور تعلیمات کے ذریعے معاشرے میں امن وامان کی فضا قائم کی ،اسی کو''اخوت''یا مؤاخات کہا جاتا ہے۔اللّٰد تعالی کاارشادہے:

إِنَّمَا الْمُؤُمِنُونَ إِخُوَةٌ فَأَصُلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيُكُمُ

ترجمہ: بےشک مؤمن توایک دوسرے کے بھائی ہیں لہذاا پنے بھائیوں کے دریان تعلقات کو درست کرلو۔ (سورۃ المجرات: ۱۰) حضور علیقیہ کا ارشاد ہے:

> الْمُسُلِمُ أَخُو الْمُسُلِمِ ترجمہ: مسلمان مسلمان کا بھائی ہے۔

> > سوال: مساوات سے کیا مرادہ؟

جواب:

مساوات کے نفظی معنی''برابری''کے ہیں۔مساوات اسلامی معاشرے کی بنیاد ہے۔ بیصرف اسلام ہی کا طر ہُ امتیاز ہے کہ اسلام اونچ نیچ اور ذات پات کے امتیازات سے پاک وصاف ہے۔حضور اللہ نیچ نیچ اور ذات پات کے امتیازات سے پاک وصاف ہے۔حضور اللہ نیچ نے اپنے قول ومل سے مساوات کی بہترین تعلیم دی، اور بیدرس دیا کہ امیر وغریب،حاکم ومحکوم، آقاوغلام سب برابر ہیں۔

مسجد قباا در مسجد نبوی شالیقی کی تعمیر میں آپ نے صحابہ کرام کے ساتھ مل کرکام کیا۔غزوہ ٔ احزاب کے موقع پراپنے ہاتھوں سے پیچر توڑے اور خندق کھودی اور کسی بھی موقع پراپنے آپ کو دوسروں سے برتر نہ تمجھا۔اس برتا ؤسے امت کو تعلیم دینا مقصود تھا کہ امیر و غریب، حاکم ومحکوم، آقاوغلام سب برابر ہیں۔

خطبه تجة الوداع كموقع پر حضور الله في پورى دنيا كانسانوں كومساوات كادر س ديتے ہوئ مايا: أَلا لَا فَضُلَ لِعَرَبِيِّ عَلَىٰ عَجَمِيٍّ وَلَا لِعَجَمِيٍّ عَلَىٰ عَرَبِيٍّ وَلَا لاَّرِحُمَرَ عَلَىٰ أَسُو دَ وَلَا لاَّسُو دَ عَلَىٰ أَحْمَرَ إِلَّا بِالتَّقُوىٰ "'كوئى فضيلت نہيں عربي كوجمى ير، نة مجمى كوعربي ير، نة كور كوكالي بر، نه كالے كو كور سربر، سوائے تقوىٰ كے ''

سوال: صبرواستقلال كى تعريف بيان كرير\_

جواب:

صبر کے لفظی معنی''رو کئے'' اور''برداشت کرنے'' کے ہیں۔ یعنی اپنے نفس کوخوف اور گھبراہٹ سے رو کنا اور مصائب برداشت کرناصبر کہلا تا ہے۔ پختصراً یہ کہ صبر ، دل کی مضبوطی ، اخلاقی بلندی ، اور ثابت قدمی کا نام ہے۔

قرآن مجیداوراحادیث مبارکه میں صبر کی بڑی فضیلت اوراہمیت بیان کی گئی ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

وَاللهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ

ترجمه: اورالله صبر كرنے والول كو پيند فرما تاہے۔ (آل عمران: ١٣٦)

صبرگی اقسام:

صبر کی تین قشمیں ہیں:

ا **صب علی المصیبت**: لیعنی انسان جس آزمائش اور تکلیف میں مبتلا ہوا ہے،اس پراللہ تعالی سے سی قسم کاشکوہ و شکایت نہ کرے۔

ا - صبر على الطاعت: لينى انسان الله كى طاعت اور بندگى پراستقامت كے ساتھ قائم رہے۔ سے صبد عن المعصدیت: لینی الله كى نافر مانی اور معصیت سے انسان اپنے آپ کورو كے ركھے۔

سوال: شعب ابی طالب سے کیامراد ہے؟

جواب:

دشمنان حق نے جب بید یکھا کہ ان کی تمام تدبیروں کے باوجود حق کا نور چاروں طرف پھیلتا چلا جارہا ہے تو انھوں نے نبوت کے ساتویں سال محرم الحرام میں خاندان بنو ہاشم سے قطع تعلق کرلیا، جس کی رُوسے تمام قبائل عرب کواس بات کا پابند کیا گیا کہ وہ بنو ہاشم سے ہر طرح کالین دین اور میل جول بند کر دیں۔اس طرح ابولہب کے سوابورا خاندانِ بنو ہاشم محرم ۱۰ نبوی تک \_\_ تین سال تک \_\_ اس معاشرتی مقاطعہ (Social Boycott ) کا شکار ہا۔

اس دوران حضور والله اوران کے خاندان کا نہایت مشکلات کا سامنا ہے۔ان حالات کا انداز ااس بات سے لگایا جا سکتا ہے کہ اس دوران بھوک کومٹانے کے لیے بعض اوقات درختوں کی جڑیں چبانا پڑتی تھیں اور پیٹ پر تھجور کے سے یا چڑا باندھنا پڑتا تھا۔ اس مقاطعہ کے ختم ہونے کے بعد جلد ہی حضور کے جج ابوطالب اور زوجہ محتر مہ حضرت خدیجہ وفات پا گئیں۔حضور والله نے اس سال کو ''عام الحزن یعنی مم کا سال'' قرار دیا۔

### سوال: عفود درگذر کا شرعی مفهوم واضح کریں۔

جواب:

عفو و در گذر کے لفظی معنی''معاف کرنے'' کے ہیں۔ یعنی وسعت ِ ظرفی کا ثبوت دیتے ہوئے اپنے کسی مجرم کو دل کی گرائیوں سے معاف کر دینا اور بدلہ لینے کی قوت ہونے کے باوجود بدلہ نہ لینا عفو و در گذر کہلا تا ہے۔ عفو و در گذر ایک بہترین اخلاقی وصف ہے۔ اس سے دشمن دوست بن جاتے ہیں اور دوستوں میں محبت بڑھ جاتی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں مؤمنین کی جو

صفات بیان فرمائی ہیں ان عفوو در گذر کو بھی شامل کیا ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالی ہے:

وَالْكَاظِمِيْنَ الْغَيْظَ وَالْعَافِيْنَ عَنِ النَّاسِ

"اوروه (مؤمنین) غصه پی جانے والے اورلوگوں سے درگذر کرنے والے ہیں '۔ (آل عمران: ۱۳۴۷)

حضورا كرم أفي في فرمايا:

'' حضرت موسیٰ بن عمران یے عرض کیا میرے پروردگار! تیرے بندوں میں کون تیرے نزدیک زیادہ عزیزہے؟ پروردگارنے فرمایا:'' جوقا در ہونے کے باوجودعفوو درگذر کرے۔''

### سوال: فتح مكه يموقع برآب الله في قيديون كساته كيامعامله فرمايا؟

**بوات:** 

فتح مکہ کے موقع پروہ تمام لوگ جنھوں نے دس سال تک رسول اکر م ایستا اور آپ کے ساتھیوں کو بے پناہ تکلیفیں دیں اور مدینہ منورہ ہجرت پر مجبور کیا،سب کے سب ہاتھ باند ھے اور سر جھ کائے، قیدی بنے آپ آپ آگیستا کے سامنے کھڑے تھے۔ یہ لوگ مجبورو بے بس تھے اور ڈرر ہے تھے کہ نہ جانے ان سے کس قسم کا انقام لیا جائے گا۔ لیکن ساتھ ساتھ نبی اکر م آگیستا ہے کی ذات پاک سے یہ امید مجمی تھی کہ آپ رحمت للعالمین ہیں، نیک برتاؤ کریں گے۔ آپ آگیستا نے یہ آیت پڑھی اور سب کومعاف کر دیا:

لاَ تَثْرَيْبَ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ يَغْفِرُ اللَّهُ لَكُمْ وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِيْنَ

ترجمہ: '' آج تم پرکوئی ملامت نہیں ہوگی ،اللہ تہمیں معاف کرے،وہ سارے رحم کرنے والوں سے بڑھ کررحم کرنے والا ہے۔' (سورۃ پوسف: ۹۲)

سوال: ذکرے کیامرادہے؟ذکرالی کی اقسام کھیں۔

جواب:

ذكر كے معنی ہیں کسی کو یا د کرنا۔

شریعت کی اصطلاح میں ذکر سے مراداللہ تعالیٰ کو یا دکرنا ہے قر آن مجید میں بار باراللہ کو یا دکرنے اور یا در کھنے کا حکم دیا گیا ہے جبیبا کہ ارشاد ہے:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذُكُرُوا اللَّهَ ذِكُراً كَثِيُراً

ترجمه : 'اے ایمان والوتم الله کوبهت زیاده یاد کیا کرو' ۔ (سورة الاحزاب: ۴۱)

سب سے بہترین ذکرِ اللی نماز ہے۔اس میں دل، زبان اور پوراجسم اللہ تعالی کی طرف متوجہ ہوجا تا ہے۔ نبی اکرم ایک نے فرمایا کہ بہترین ذکر لا اللہ الا اللہ ہے۔

نى كريم الله في ارشاد فرمايا:

''جو شخص الله کا ذکر کرتا ہے اور جو نہیں کرتا ،ان دونوں کی مثال زندہ اور مردہ کی تی ہے'' ( یعنی ذکر کرنے والا زندہ اور ذکر نہ کرنے والا مردہ ہے )

## (باب چهارم: تعارف قرآن وحدیث)

#### سوال: شریعت اسلامی کے جاربنیادی ماخذکون کون سے ہیں؟

جواب:

ماخذ کامعنی حاصل کرنے اور پانے کی جگہ یا ذریعہ ہے۔اسلامی فقہ کے چار بنیادی ذرائع ہیں ، جہاں سے کوئی فقیہ یا مجتهد مسائل شرعیہ کواخذ کرتا ہےان کی ترتیب درج ذیل ہے:

- (۱) قرآن علیم: فقداسلامی کاسب سے پہلاماخذاوردلیل قرآن علیم ہے۔
- (۲) سنت: قرآنِ عليم كے بعد فقه اسلامی كا دوسرا بنیا دی ما خذسنت نبوی الله الله علیہ ہے۔
- (۳) اجماع: اجماع کا لغوی معنی ہے: پکا ارادہ اور اتفاق۔اصطلاحی طور پر اس کا معنی ہے: کسی زمانے میں اُمت محمد یہ کے مجمد یہ کے مجمد ین کی رائے کا کسی شرعی مسئلے پر متفق ہوجانا۔
- (۷) قیاس: قیاس کالغوی معنی ہے: اندازہ کرنا، کسی شے کواس کی مثل کی طرف لوٹانا۔ جب کسی ایک شے کے اجھے اور برے دونوں پہلوسا منے رکھ کران کا موازنہ کتاب وسنت میں موجود کسی شرعی ح?م کے ساتھ کیا جائے اور پھر کسی نتیجہ پر پہنچا جائے تو بیمل قیاس کہلاتا ہے۔

#### سوال: قرآن یاک کامخضرتعارف پیش کریں۔

جواب:

قرآن کے لغوی معنی ہیں'' پڑھنا''۔

شریعت کی اصطلاح میں اللہ تعالیٰ کی نازل کردہ آسانی کتابوں میں سب سے آخری کتاب جوحضورِ اکرم ایستے پرنازل کی گئی، اسے قرآن مجید کہتے ہیں۔ قرآن مجید اللہ تعالیٰ کی آخری کتاب ہے۔ اس نے تمام پچپلی آسانی کتابوں کومنسوخ کردیا۔ اب تا قیامت صرف قرآن پاک کے احکامات پر ہی عمل ہوگا۔

حضورعليهالسلام كاارشاد ب:

خَيْرُ كُم مَّنُ تَعَلَّمَ الْقُرُ آنَ وَعَلَّمَهُ "تم میں سب سے بہتر شخص وہ ہے جوقر آن کیصے اور سکھائے۔" (بخاری)

سوال: قرآن یاک کے مختلف اساء بیان کریں۔

جواب:

قرآن كريم كے يجين نام ايسے ہيں جوخودآيات قِرآنيہ سے ماخوذ ہيں۔ان ميں سے چنداساءمبار كەمندرجەذيل ہيں:

(۱) الكتاب: حقيقي كتاب.

(۲) الفرقان: سیج اور جھوٹ میں فرق کرنے والی۔

(m) البیان: اس کتاب کی ہرتعلیم واضح ہے۔

(۴) النور: روشی اور مدایت دکھانے والی۔

(۵) الشفاء: روحانی شفاءاور پیغام محبت۔

(۲) العلم: پیکتاب سرایاعلم ومعرفت ہے۔

#### سوال: قرآن كانزول كسطرح موا؟

جواب:

قرآن پاک نزول سے پہلے لوح محفوظ میں مکتوبتھا۔ ارشاد باری تعالی ہے:

بَلُ هُوَ قُرُآنٌ مَّجِينًا ، فِي لَوْح مَّحُفُوظٍ

ترجمه: ''بلکه په بردي عظمت والاقرآن ہے۔جولوح محفوظ میں درج ہے۔''(سورۃ البروح: ۲۲،۲۱)

پھرلیلۃ القدرمیں پوراقرآن آسانِ دنیایر نازل ہوا۔ارشاد باری تعالی ہے:

شَهُرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزِلَ فِيُهِ الْقُرُآنُ

ترجمه: ''رمضان کامهینه وه ہے جس میں قرآن نازل کیا گیا۔'' (سورة البقرة: ۱۸۵)

جب آپ آلی استان کی عمر مبارک چالیس برس تھی غارِحرا میں حضرت جبریل علیہ السلام تشریف لائے اور لفظ اقراکے ذریعے آنخضرت علیہ السلام تشریف لائے اور لفظ اقراکے ذریعے آنخضرت علیہ علیہ علیہ علیہ مبارک پرقرآن کا نزول شروع ہوا۔قرآن پاک کا نزول ضرورت کے بقدر مختلف اوقات میں ہوتارہا، اور ۲۳ سال کے عرصے میں حضرت جبرئیل "کے واسطے سے نازل ہوا۔ عام طور پرتین تین ، چار چارآ بیتیں نازل ہوتیں ، بعض اوقات پوری سورت بھی نازل ہوجاتی۔

#### سوال: قرآن یاک کی تین خصوصیات تحریر کریں۔

جواب:

قرآن پاک اللہ تعالی کی آخری آسانی کتاب ہے جوحضور اکرم اللہ پی نازل ہوئی۔قرآن پاک بہت سی خصوصیات اور فضائل کی حامل کتاب ہے، جن کا احاطہ کرنا بہت ہی مشکل ہے۔ان خصوصیات میں سے چندا کی کا تذکرہ یہاں کیا جاتا ہے:

- ا۔ قرآن پاک ایک جامع کتاب ہے۔
- ٢- قرآن پاک نے سابقہ تمام آسانی کتابوں کومنسوخ کردیا ہے۔
  - س۔ قرآن یاک ایک عالم گیرکتاب ہے۔
- م۔ قرآن یاک کی حفاظت کی ذمہ خود خدائے بزرگ و برتر نے لے رکھی ہے۔
  - ۵۔ قرآن یاک کے ایک حرف کی تلاوت کے عوض دس نیکیاں ملتی ہے۔

### سوال: کی اور مدنی سورتوں میں کیا فرق ہے؟

بواب:

مکی اور مدنی سورتوں میں بول فرق بیان کیا جاسکتا ہے:

|                                                      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                   |
|------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| مدنی سورتیں                                          | کی سور تیں                                                |
| ا۔مدنی سورتیں وہ جو ہجرتِ مدینہ کے بعد نازل ہوئیں۔   | ا کی سورتوں سے مراد وہ سورتیں ہیں جو ہجرت مدینہ سے پہلے   |
|                                                      | نازل ہوئیں ۔                                              |
| ۲۔ مدنی سورتوں کے نزول کا عرصہ 10 سال ہے۔            | ۲۔ کمی سورتوں کے نزول کا عرصہ 13 سال ہے۔                  |
| س۔مدنی سورتوں کی تعداد 27 ہے۔                        | m مِلَى سورتوں كى تعداد 87 ہے.                            |
| م-مدنی سورتوں میں زیادہ ترعبادت، احکامات اور حدوبیان | ہے۔ مکی سورتوں میں زیادہ تربنیادی عقائداور گذشتہ اقوام کے |
| کی گئی ہیں۔                                          | قص بیان کئے گئے ہیں۔                                      |

### سوال: تدوین قرآن سے کیا مرادہ؟

جواب:

تدوین کے فظی معنی ہیں جمع کرنا۔

تدوین قرآن سے مرادبہ ہے کہ ابتداء میں قرآن پاک کتابی شکل میں موجود نہ تھا بلکہ مختلف چیزوں پر لکھا ہوا ہونے کے ساتھ ساتھ لوگوں کے سینوں میں محفوظ تھا۔ جب جنگ بمامہ میں کئی سوحفاظ قرآن شہید ہوگئے تو حضرت عمر ؓ نے خلیفہ اول حضرت ابو بکر صدیق ؓ سے درخواست کی کہ قرآن پاک کو کتابی شکل میں محفوظ کیا جائے۔ چنانچہ ۵ کے صحابہ کرام ؓ کی مستقل کمیٹی بنائی گئی اور اس طرح اجماع صحابہ سے قرآن مجید کا ایک نسخہ تیار کروایا گیا۔

### سوال: حفاظت قرآن سے کیامراد ہے؟

جواب:

قر آن کریم کو بیاعزاز حاصل ہے کہ بیآ خری الہامی کتاب ہے جو چودہ سوسال سے اپنی اصلی حالت میں لفظاً، حرفاً اور اعراباً موجود ہے۔قر آن کریم کی ابتدائی آیات ہی میں قاری کو ہدایت کی جاتی ہے کہا پنے دل ود ماغ کواس عمل کیلئے تیار کرلو کیونکہ:

ذَلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ

ترجمه: ''يهوه كتاب ہے كه جس ميں كوئى شكنہيں'' (سورة البقرة: ٢)

تمام الہامی کتب میں قرآن کو بیاعز از حاصل ہے کہ اس کی حفاظت کی ذمہ داری خود خدائے بزرگ و برتر نے لے رکھی ہے۔

چنانچهارشادے:

إِنَّا نَحُنُ نَزَّلُنَا الذِّكُرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونِ

### ترجمه: "اورجم نے اس ذکر (قرآن) کونازل کیا اور ہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں۔"

سوال: حفاظت قرآن كردواجم طريقے كون سے بين؟

بواب:

الله تعالیٰ کی جانب سے قرآن مجید کی حفاظت کے لیے جوانتظامات فرمائے گئے ان میں سے دواہم طریقے صدری حفاظت (سینہ بسینہ) اور کتالی حفاظت کے ہیں۔

(۱) صدری حفاظت: ابتدائے نزول سے قرآن مجید کی حفاظت جس طرح '' لکھ کر' ہوئی ہے، اس سے کہیں زیادہ'' حفظ' کے ذریعہ ہوئی ہے، سینہ بسینہ حفظ کی خصوصیت صرف اسی آخری کتاب الہی کونصیب ہوئی، تورات، انجیل اور دوسری آسانی کتابوں اور حیفوں کی حفاظت صرف سفینہ میں ہوئی، اس لیے وہ تغیر و تبدل اور دوسرے حوادث کا شکار ہو گئیں، قرآن مجید کے سلسلے میں اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ علیہ وسلم کو خطاب فرماتے ہوئے ارشاد فرمایا:

وَمُنَزِّلٌ عَلَيْكَ كِتَابًا لا يَغُسِلُهُ الْمَاءُ

(ترجمہ:) میں آپ پرالی کتاب نازل کرنے والا ہوں جس کو یانی نہیں دھوسکے گا۔ (صحیح مسلم)

(۲) کتابی حفاظت: زبانی یاد کرنے اور کرانے کے ساتھ ہی سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے آیات کی حفاظت کے لیے کتابت ( ککھوانے ) کا بھی خوب اہتمام فرمایا ہنزول کے ساتھ ہی بلاتا خیر آیات قلم بند کرادیتے تھے۔اورار شاوفر ماتے کہ اس آیت کواس سورت میں کھوجس میں فلاں آیتیں ہیں۔

#### سوال: مصحف امام سے کیامرادہ؟

جواب:

حضرت عثمان غنی گئے دور میں قرآن پاک کا جونسخہ تیار کیا گیا اسے ''مصحف کا منزت ابو بکر صدیق گئے دور میں جمع کے گئے مصحف سے لفظ بہ لفظ تقابل کر کے اطمینان کیا گیا۔اس مصحف کے جمع وتر تیب کا کا مہم آجھ کے اوا خراور میں جمع کے گئے مصحف سے لفظ بہ لفظ تقابل کر کے اطمینان کیا گیا۔اس مصحف کے جمع وتر تیب کا کا مہم آجھ کے اوا خراور کا مقامات کے اوائل میں مکمل کیا گیا۔اس کی سات نقلیس کرا کے مکہ مکر مہ،شام ، یمن ، بحرین ،بھرہ ،کوفہ اور مدینہ منورہ جیسے مرکزی مقامات پررکھوا دی گئیں۔اس طرح حضرت عثمان رضی اللہ عنہ اور دیگر صحابہ کرام گی انتقاب محنت کے باعث قرآن مجید ایک ہی لہجے اور لغت پر ساری دنیا میں رائج ہوا۔

### سوال: ابتدائی طور برقرآن کن چیزوں برلکھا گیا؟

جواب:

نزولِ قرآن مجید کے زمانہ میں ایجادات ومصنوعات کی کمی ضرورتھی، جس طرح آج کاغذ، قلم اور دوات کی بے ثار قسمیں دریافت ہیں، اس زمانہ میں اتنی ہرگز نتھیں ۔لیکن ایسا بھی نہیں کہ اس وقت کاغذاور کتابیں دریافت نتھیں ۔قرآن مجید کی کتابت کے

لیے بھی اس وقت کی الیمی پائدار چیزیں استعال کی گئیں، جن میں حوادث وآفات کے مقابلے کی صلاحیت نسبتاً زیادہ تھی، تا کہ مدتِ دراز تک محفوظ رکھاجا سکے ۔ حافظ ابن حجر رحمہ اللہ کی تحقیق کے مطابق کتابتِ قرآن میں درج ذیل چیزیں استعال کی گئیں:

(۱) زیاده تر پیخرون کی چوڑی اور تیلی سلون کواستعال کیا گیا۔

(۲) اونٹوں کے مونڈھوں کی چوڑی گول مڈیوں پربھی لکھا گیا۔

(m) چیڑوں کے کافی باریک یارچوں پر بھی قرآن مجید لکھاجا تاتھا۔

(۴) بانس کے ٹکڑوں پر بھی آیات کھی جاتی تھیں۔

(۵) درخت کے چوڑے اور صاف ہے بھی کتابت کے لیے استعال ہوتے تھے۔

(۲) تھجور کی شاخوں کی چوڑی جڑوں اور تھجور کے جڑے ہوئے پتوں کو کھول کران کو بھی استعال کیا گیا۔

(۷)محدثین نے کاغذ پر بھی کتابتِ قرآن کاذکر کیاہے۔

#### سوال: حديث كي تعريف اوراقسام بيان كرير\_

#### جواب:

حدیث کے لغوی معنی ہیں'' خبریابات جیت''

نثریعت کی اصطلاح میں حدیث وہ خبر ہے جس کے ذریعے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا کوئی قول بغل یا تقریر معلوم ہو۔اس طرح حدیث کی تین قشمیں بنتی ہیں جودرج ذیل ہیں:

#### حديثِ قولى:

وہ حدیث جس میں حضورا کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی کام کے کرنے یا نہ کرنے کے بارے میں ہدایات عطاکی ہوں یعنی اس میں حضورا کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی زبانی ہدایات کا ذکر ہو۔

#### حديث فعلى:

وه حدیث جس میں حضورا کرم صلی الله علیه وسلم کا اختیار کرده کوئی بھی کام اور طریقه ذکر کیا جائے۔

#### حديث تقريري:

وہ حدیث جس میں ایسے امور کا تذکرہ ہو جو حضو والیہ کے سامنے کئے گئے اور آپ نے ان پر خاموثی اختیار کی ، لینی اگران امور کے بارے میں کوئی ممانعت یا وضاحت ضروری ہوتی تو آپ ضرور رہنمائی فرماتے ۔ آپ فلیسٹ کا ان امور پر خاموش رہناان کی تصدیق کے مترادف ہے۔

#### سوال: سنت سے کیامراد ہے؟

#### جواب:

سنت كے لغوى معنى ہيں'' طريقه باراسته''، چاہے اچھا ہو يابرا۔

شریعت کی اصطلاح میں سنتِ رسول کا مطلب حضورا کرم ایستے کے اختیار کردہ اموراور آپیائیٹے کی مدایات ہیں۔جمہور محدثین کے

نز دیک حضورا کرم آیا ہے جملہ اقوال ، افعال ، تقریرات ، مغازی اورا خلاقِ جلیلہ کوسنت کہا جاتا ہے ، حتی کہ بعثت سے قبل کے احوال بھی سنت کے عمن میں آتے ہیں ۔ حضور آیا ہیں گا ارشاد ہے :

> عَلَیْکُمُ بِسُنَّتِیُ ترجمہ: تم پرمیری سنت (پڑمل کرنا) لازم ہے۔

## سوال: حدیث اور سنت میں کیا فرق ہے؟

جواب:

#### حدیث اورسنت کے درمیان یون فرق کیا جاسکتا ہے:

| سنت                                                                                                      | مديث                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| ا۔سنت کے فظی معنی طریقہ کے ہیں۔                                                                          | ا۔ حدیث کے فظی معنی بات جیت کے ہیں۔                 |
| ۲۔سنت سے مراد آپ ایسی اور آپ کے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم                                                 | ٢- حديث سے مراد آپ آيڪ کے اقوال ، افعال ، تقریرات ، |
| اجمعین کے طور وطریقے ہیں۔                                                                                |                                                     |
| س سنت میں آپ آفیائی کی بعثت سے بل کے احوال بھی شامل سے سنت میں آپ آفیائی کی بعثت سے بل کے احوال بھی شامل | س۔ حدیث میں آ پالیہ کی صرف بعثت کے بعد کی زندگی     |
| کیجاتے ہیں۔                                                                                              | شامل کی جاتی ہیں۔                                   |

#### سوال: تدوین حدیث سے کیامراد ہے؟

جواب:

تدوین کے فظی معنی ہیں جمع کرنا۔

تدوین حدیث سے مرادیہ ہے کہ ابتداء میں احادیث رسول الیکی کے دور میں بھی عام طور پرزیادہ توجہ حفظ حدیث کی جانب رہی۔
بدولت احادیث من کریاد کرلیا کرتے تھے۔ عہد صحابہ کے بعد تابعین کے دور میں بھی عام طور پرزیادہ توجہ حفظ حدیث کی جانب رہی۔
تاہم چونکہ لکھنے کافن عام ہور ہا تھا اس لیے اکثر ہوگ اپنے طور پر احادیث لکھنے گئے تھے۔ جب ووج میں حضرت عمر بن عبدالعزین فلیف سے خلیفہ بنے تو آپ نے حفاظت حدیث کی نیت سے تمام شہروں کے حکام کے نام فرامین جھیج کہ احادیث نبویہ کو تلاش کر کے جمع کیا جائے۔ اس طرح احادیث کی تدوین کے کام پر پورے عالم اسلام میں توجہ دی گئی اور کئی ضحیم و مستند کتب حدیث مرتب ہوئیں جن میں صحاح ستہ زیادہ مشہور ہوئیں جو مدتوں سے درسی کتابوں کے طور پر عالم اسلام میں مستعمل ہیں۔

#### سوال: تدوین حدیث کے نتیوں ادوار بیان کریں۔

جواب:

تدوین حدیث کے کل تین مراحل ہیں جواس تاریخ کواپنے اندر سموتے ہیں کہ حدیث رسول ایسیا کس طرح مرحلہ وار تاریخی

اور تحقیقی معیارات سے گذر کر ہم تک پینچی۔اورامین وصادق علماء کے ذریعے پینچی جن پراعتبار کرنا شایداس اعتبار سے زیادہ بہتر ہے جو آج کے دور میں برعملی ،جھوٹ ،منافقت اور کیپنہ وحسد میں ملوث جاہل ولا تعلق لوگوں پر کیا جاتا ہے۔اس لئے تدوین حدیث کا پیظیم سفراینی بھریورتاری کے رکھتا ہے جس سے ہرطالب علم کا آگاہ ہونا ضروری ہے۔

پہلامرحلہ: یعصر نبوی اور دورِ صحابہ کرام وتابعین ہے۔

دوسرامرحله: پدوسری وتیسری صدی ہجری کازمانہ ہے۔

تبسرامرحله: امام بخاری رحمه الله کاز مانه اوران کے بعد کاز مانه ہے۔

#### سوال: صحاح سته سے کیا مراد ہے؟

جواب:

ستہ کے معنی ہیں چھ،اورصحاح سیح کی جمع ہے۔صحاح ستہ سے مراد حدیث کی وہ چھ کتابیں ہیں جنھیں سنداورروا ۃ کے لحاظ سے متنداور

معتبر شلیم کیاجا تاہے۔

صحاح ستەمندرجەذىل بىن:

(۱) صحیح البخاری: امام ابوعبدالله محمد بن اساعیل البخارگ

(٢) صحيح المسلم: امام سلم بن حجاج بن مسلم

(۳) جامع التريذي: امام ابعيسيٰ محمد بن عيسيٰ التريذيُّ

(۴) سنن ابوداؤد: امام ابوداؤد سليمان بن اشعت ا

(۵)سنن نسائی: امام ابوعبدالرحمان احدین علی النسائی

(۲)سنن ابنِ ماجه: امام ابوعبدالله مجمه بن يزيدا بن ماحبهُ

### سوال: اصول اربعہ کے نام تحریر کریں۔

جواب:

اصول اربعه سے مرادیہ چار کتابیں ہیں جوفقہ جعفریہ کی متندترین ذخائر حدیث ہیں:

(۱) الكافى: ابوجعفر محمر بن يعقوب الكليني

(٢) من لا يحضر والفقيه: ابدِ عفر محمد بن على بن بابويه في

(۳)الاستبصار: ابوجعفر محمر بن الحسن الطّوسي

(٤) تهذيب الاحكام: ابوجعفر محمد بن الحسن الطّوسي

☆.....☆.....☆

جماعت گيارهويں



# باب اول: بنیادی عقائد

سوال: عقیده توحیدی وضاحت کریں۔انسانی زندگی پراس کےانفرادی اوراجماعی اثرات بیان کریں۔

## عقيدة توحيد

کہ ہے ذاتِ واحد عبادت کے لائق زبان اور دل کی شہادت کے لائق اسی کے ہیں فرمال اطاعت کے لائق اسی کی ہے سرکار خدمت کے لائق لگاؤ تو لو اس سے اپنی لگاؤ جھکاؤ تو سر اس کے آگے جھکاؤ

#### عقيده:

عقیدہ کے لغوی معنی ہیں''گرہ لگانا''یا'' باندھنا'' شریعت کی اصطلاح میں انسان کے پختہ واٹل نظریات''عقائد'' کہلاتے ہیں۔

#### توحيد:

تو حید کے لغوی معنی ہیں' ایک ماننا''۔

اصطلاح میں اللہ تعالیٰ کی ذات وصفات اور صفتی تقاضوں میں اللہ تعالیٰ کو یکتا جاننا اور کسی کوشریک نہ گھہرا نا تو حید کہلا تا ہے۔

## عقيده توحيد كي وضاحت:

توحید کی تین قشمیں ہیں۔

(i) ذات میں توحید: تعنی خداا پنی ذات میں واحد مکتاہے۔

(ii) صفات میں تو حید: تعنی خداا پنی صفات کا واحد ما لک ہے۔

(iii) صفت کے تقاضوں میں تو حیر رعبادت میں تو حید: اللہ تعالیٰ کی صفات کاملہ تمام نوع انسانی سے اس بات کی متقاضی ہیں کہ

ایک الله کا حکم ماننا جائے اور صرف اسی کی عبادت کی جائے۔

### تو حيداورشرك مين فرق:

توحید کا مطلب ہے اللّہ کو ذات وصفات میں یکتا ماننا جبکہ شرک کا مطلب بیہ ہے کہ اللّٰہ کی ذات وصفات میں کسی اور کوشریک تھہرانا۔

## عقيدهٔ توحيد قرآن كي روشني مين:

(i) قُلُ هُوَ اللهُ أَحَدُ .

ترجمه: کهه دیجئے وہ اللہ ایک ہے۔ (سورة الاخلاص: ۱)

(ii) وَإِلَهُكُمُ إِلَهٌ وَاحِدٌ.

ترجمه: اورتمهارامعبودایک ہی ہے۔ (سورة البقرة: ١٦٣)

(iii) لَوُ كَانَ فِيُهِمَا آلِهَةٌ إِلَّا اللهُ لَفَسَدَتَا .

ترجمه: اگران دونوں (زمین وآسان) میں اللہ کے سوااور معبود ہوتے توبید دونوں تباہ ہوجاتے ۔ (سورۃ الانبیاء: ۲۲)

## عقيدهٔ توحيداحاديث كي روشني مين:

(i) يُخُرَبُ مِنَ النَّارِ مَنْ قَالَ لا إِلٰه إِلَّا الله

ترجمه: جس نے لاالہ الا الله کہا، جہنم سے نکال دیا جائے گا۔۔

(ii) ترجمہ: "اسلام کی بنیاد یا نج چیزوں پر رکھی گئی ہے، اس بات کی گواہی دینا کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور

#### م صالله محموليسية الله ك

رسول ہیں، نماز قائم کرنا، زکو ۃ ادا کرنااور حج کرنااور رمضان کے روزے رکھنا۔'' (سنن نسائی)

### <u>عقیدهٔ توحید کے انسانی زندگی براثرات</u>

### انفرادی زندگی پرتوحید کے اثرات:

عقیدہ توحیدانسان کی مملی زندگی میں دیریا انقلاب بریا کرتاہے اور انسان کی زندگی مندرجہ ذیل اثرات مرتب کرتاہے۔

#### ا-جذبه خودداري:

عقیدہ تو حید کا حامل شخص خود دار ہوتا ہے۔ وہ جانتا ہے کہ سب کچھ اللہ ہی کی قدرت سے ممکن ہے اس لیے وہ اپنی تمام ضروریات کے لیے خدا ہی کے دربار سے رجوع کرتا ہے۔ وہ غیروں کے آگے ہاتھ پھیلانے کے مہلک مرض سے محفوظ رہتا ہے۔ اور جب جب ضرورت پڑتی ہے صرف اللہ ہی کہ طرف رجوع کرتا ہے۔

#### ۲-وسعت نظری:

تنگ نظری انسانی فطرت کاحصّہ ہے لیکن عقیدہ تو حید پریفین رکھنے والاشخص چونکہ اللہ کی کا نئات میں غور وفکر کرتا ہے اور کا ئنات کی وسعت وکشادگی کا بذات خودمشاہدہ کرتا ہے تو اس کی تنگ نظری وسعت نظری میں تبدیل ہوجاتی ہے۔عقیدہ تو حید کا حامل شخص وسیع النظراورد قیق القلب ہوتا ہے۔

#### ۳- قوت و شجاعت:

جوشخص عقیدہ تو حید پریفین رکھتا ہے اسے کسی اور کا ڈرنہیں ہوتا۔ کیونکہ''جوخداسے ڈرتا ہے وہ کسی سے نہیں ڈرتا''۔ تو حید کی دولت سے مالا مال شخص اپنی ذات اللہ کے سپر دکر دیتا ہے، نتیجۂ ہر موڑ پر خدا کی مددونصرت اس کے ساتھ رہتی ہے، اس طرح وہ بہادر اور شجاع بن جاتا ہے۔

#### ۳-رجائيت:

کامیاب انسان کی زندگی ہیم ور جاء یعنی خوف اورامید کے درمیان چلتی ہے۔عقیدہ تو حید کا حامل شخص کسی حال میں مایوس نہیں ہوتا بلکہ دکھاور سکھ دونوں کواللہ کی جانب سے سمجھ کرصبر وشکر کامظاہرہ کرتا ہے کیونکہ اللہ تبارک وتعالیٰ کاحکم ہے: "لَا تَقُنَطُوا مِن رَّحُمَةِ اللهِ."

ترجمه: "الله كي رحمت سے مايوس نه ہو۔"

چنانچے عقیدہ تو حیدر کھنے والا شخص مایوسی کو بالائے طاق رکھ کر اللہ کے دربار میں سجدہ ریز ہوکراپنی حاجت روائی کے لیے دعا کرتا ہے۔

#### ۵-اطمينان قلب:

نوع انسانی کے قلوب کاسکون واطمینان الله کے ذکر ہی میں مضمر ہے۔جیسا کہ اللہ پاک کا ارشاد ہے: "أَلاَ بِذِكُو اللهِ تَطُمَئِنُّ الْقُلُوبِ."

ترجمہ: ''خوب جمجھ لو کہ اللہ کے ذکر سے دلوں کو اطمینان ہوجا تا ہے۔'' (سورۃ الرعد: ۲۸) عقیدہ تو حیدر کھنے والا شخص ہمہوفت اللہ کے ذکر مشغول رہ کرا پنے دل کو مطمئن رکھتا ہے۔

### ۲- تهذيب نفس:

انسانی نفس ہر حال میں تہذیب وتنقیح کامختاج ہوتا ہے۔عقیدہ تو حیدانسانی نفوس میں سے غیراللہ کے اثرات کوختم کر کے انسان کی تہذیب میں اہم اوراساسی کر دارا داکر تاہے۔

#### ۷- مجزوانگساری:

عقیدہ تو حیدر کھنے والاشخص یوں تولوگوں سے بے نیاز ہوتا ہے لیکن دوسری طرف اللہ تعالیٰ کے حضورا پی خطاؤں اور گنا ہوں کا عتر اف کرتے ہوئے عاجزی وائلساری کا مظاہرہ کرتا ہے اور خودکوغروراور تکبرجیسی روح کی گھناؤنی بیاریوں سے محفوظ رکھتا ہے۔ ۸- صبر و**تو کل**:

عقیدہ تو حید سے انسان میں صبر وتو کل کی بے پناہ صلاحیت پیدا ہوجاتی ہے۔اس کا ہرگزیہ مطلب نہیں کہ انسان ہرقتم کی کوشش چھوڑ کر ہاتھ پر ہاتھ دھرے منتظر فر دا ہوجائے بلکہ اچھے مقاصد کے لیے تی المقد ورکوشش کرے اور نتیجہ کوخدا پر چھوڑ دے۔ "وَ مَن یَتَوَ سَّکُلُ عَلَی اللهٰ فَهُوَ حَسُبُهُ"

ترجمہ: "جواللہ پر بھروسہ رکھتا ہے تو وہی اس کے لیے کافی ہے۔" (سورۃ طلاق: ۳)

### 9- تقوى و پر هيز گاري:

بچز واکساری اورصبر وتو کل جیسے اوصاف حمیدہ کے پیدا ہوجانے سے عقیدہ تو حید کا حامل شخص اپنے کر دار اور رویہ کو اللہ اور اس کے درسول کے عین مطابق بنالیتا ہے۔ اسے پکا یقین ہوجا تا ہے کہ اللہ اسے دیکھر ہا ہے لہذا وہ خلوت وجلوت میں کہیں بھی گناہ کا ارتکاب نہیں کرتا۔ اور تقوی کے سبب اللہ تعالی اپنے فضل وکرم سے اس کے ہرکام میں آسانیاں پیدا فرماتے ہیں۔ چنا نچہ ارشاد ہوتا ہے:
''وَمَن يَتَّق اللهُ يَجْعَل لَّهُ مَخْرَجاً''

ترجمه: "اورجوكوئي الله سے درے كا، الله اس كے لئے مشكل سے نكلنے كاراسته پيداكردے كائ (سورة طلاق: ٢)

## <u>اجتماعی زندگی برتو حید کے اثرات</u>

انفرادی زندگی کی طرح عقیدہ تو حید کے حامل معاشرہ پر بھی تو حید کے گرانقدرا ثرات مرتب ہوتے ہیں جن میں سے چند ایک مندرجہ ذیل ہیں۔

#### ا-الله كي حاكميت:

جس معاشرہ میں رہنے والے عقیدہ تو حید پریفین رکھتے ہوں وہاں کسی چنگیز و تیمور کی نہیں بلکہ خدائے تعالیٰ واحد کی حاکمیت قائم ہوتی ہے۔اسی کے حکم کردہ امورکوحق اور پنج قرار دیا جاتا ہے اوراس کے منع کردہ امور باطل سمجھ کرترک کیا جاتا ہے۔ ''إن الْحُکُمُ إلَّا للهٰ''

ترجمه: "حَكُم توصرف الله بي كا (چِلتا) ہے۔" (سورهٔ يوسف: ۴۸)

## ۲-اخوت (بھائی جارگی):

اسلام نے ہمیشہ اخوت اسلامی اور وحدت کا درس دیا ہے۔ طلوع اسلام سے پہلے عرب نفرتوں اور فرقہ وارانہ فساد میں گھرے ہوئے تھے۔ ذرا ذراسی باتوں پر تلواریں بے نیام ہوجاتی تھیں۔ یہ عقیدہ تو حید ہی تھا جس کے سبب اور آپ اللی کے پیغام تو حید کی بدولت ان کے پیچر دل موم ہو گئے اور ان پریہ حقیقت آشکار ہوئی کہ وہ سب اللہ کے بندے اور آپس میں بھائی بھائی ہیں۔ قرآن نے کہا:

"إِنَّمَا الْمُؤُمِنُونَ إِخُوَةٌ ." "بِشِك مومن (آپس میں) بھائی بھائی ہیں۔" (سورة الحجرات: ١٠)

### س- حدودالله کی پاسداری:

عقیدہ تو حید کے حامل معاشرے میں اللہ کی حدود کا قیام یقنی بنایا جاتا ہے اور کسی مجرم کومعاف نہیں کیا جاتا ، چاہے وہ کسی بھی طبقہ سے تعلق رکھتا ہو۔ جس کی بدولت تخریب کا راور مفسدین ہر طرح کے دنگا فسادسے پر ہیز کرتے ہیں اور معاشرے میں امن وسلامتی کا ماحول قائم ہوتا ہے۔ قرآن پاک میں خدائے ذوالجلال نے جا بجاحدود اللہ کی پاسداری کا حکم صادر فرمایا ہے۔ چنانچہ ارشاد ہے:

تِلُک حُدُو دُ اللهِ فَلاَ تَعُتَدُوهَا وَ مَن يَتَعَدَّ حُدُو دَ اللهِ فَأُولَئِک هُمُ الظَّالِمُونَ

ترجمہ: بیاللّٰدی مقرر کی ہوئی حدود ہیں،لہذاان سے تجاوز نہ کرو۔اور جولوگ اللّٰد کی حدود سے تجاوز کرتے ہیں وہ بڑے طالم لوگ ہیں۔ (سورۃ البقرۃ: ۲۲۹)

### ۳- پرامن ماحول:

جب حدوداللہ کا قیام حتی الوسع ممکن بنایا جائے تو کشیدگی اور ماحول کی بد مزاجی امن وآشتی میں تبدیل ہوجاتی ہے۔ ہرمجرم جانتا ہے کہ اگر جرم کیا تو سز ابھکتنی پڑے گی لہذا وہ ہر جرم سے دور رہتا ہے جس کے نتیج میں معاشرے میں امن کا قیام ممکن ہوجا تا ہے۔ یہ بھی عقیدۂ تو حید ہی کی مرہونِ منت ہے۔

## ۵- پاکیزه معاشره:

جس طرح عقیدہ تو حیدانسان کی انفرادی زندگی پراٹرات مرتب کرتاہے بالکل ویسے ہی اجتماعی زندگی پربھی اس کے نہایت

ہی پا کیزہ اثرات مرتب ہوتے ہیں جس کا ثمرہ ایک پا کیزہ معاشرے کی صورت میں سامنے آتا ہے۔ ☆……☆

سوال: عقیدهٔ رسالت کی اہمیت بیان کریں۔انبیاء کرام کی خصوصیات تحریر کریں .....یا ....رسالت محمدی الله کی خصوصیات بیان کریں۔

## عقیده رسالت

#### عقيره:

عقیدہ کے لغوی معنی ہیں' گرہ لگانا''یا'' باندھنا''۔

شریعت کی اصطلاح میں انسان کے پختہ واٹل نظریات''عقائد'' کہلاتے ہیں۔

#### رسالت:

رسالت کے معنی ہیں بیغام پہنچانا۔

اصطلاح میں رسالت سے مراداللہ کے منتخب کر دہ وہ لوگ ہیں جوعام انسانوں تک اللہ کے ترجمان کا کر دارا دا کرتے ہیں اور وی کے ذریعے احکام خداوندی بندوں تک منتقل کرتے ہیں۔

#### نبی ورسول میں فرق:

رسول سے مراد وہ نبی جیے مستقل شریعت اور کتاب دی گئی ہو جبکہ نبی کونٹی شریعت و کتاب عطانہیں کی جاتی بلکہ وہ سابقہ شریعت کوہی لے کر تبلیغ ودعوت کا کام کرتا ہے۔

## عقيدهٔ رسالت قرآن کی روشنی میں:

(i) وَلِكُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولٌ .

ترجمہ: "مرامت کے لیےایک رسول ہے۔" (سورۃ یونس: ۲۵)

(ii) اَللهُ أَعُلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ .

ترجمہ: ''اللہ زیادہ بہتر جانتاہے کہ اسے اپنی رسالت کس کے سپر دکرنی ہے۔'' (سورۃ الانعام: ۱۲۴)

(iii) وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذُنِ اللهِ .

ترجمه: "اورجم نے جوبھی رسول بھیجاوہ اسی لیے بھیجا کہ اللہ کے حکم سے اس کی اطاعت کی جائے۔" (سورۃ النساء: ۱۴)

### عقيدهٔ رسالت احاديث كي روشني مين:

(i) حضرت ابوذ رغفاری رضی الله تعالی فر ماتے ہیں میں نے حضور اکرم ایک سوال کیا کہ انبیاء کتنے ہیں؟ آپ آگئے نے فرمایا: ایک لاکھ چوبیس ہزاریازیادہ میں نے سوال کیا: ان میں رسول کتنے ہیں تو فر مایا: تین سوتیرہ......

### انبياءكرام كي خصوصيات

انبياء كرام مين درج ذيل خصوصيات يائي جاتى ہيں۔

#### ۱-بشریت/انسانیت:

انبیاء کرام کی پہلی خصوصیت سے ہے کہ تمام انبیاء کا تعلق نوع بشر انسانی سے ہی رہا ہے کیونکہ انسانوں میں رہ کر اللہ کے احکامات کو مملی جامہ پہنا ناکسی فرشتہ کے بس کی بات نہیں ،اس کے لیے انسان ہی موزوں ہے۔ چنانچے حضورا کرم ایک سے بھی میاعلان کروایا گیا:

### قُلُ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّثُلُكُمُ

ترجمه: '' كهدد يجئے كه بے شك ميں صرف تمہارى طرح كابشر ہوں ـ'' (سورة الكهف: ١١٠)

#### ۲-معصومیت:

انبیاءکرام کی ایک اورخصوصیت میتھی تمام انبیاء ہرتم کے صغیرہ وکبیرہ گناہ سے پاک رہے۔ یہ انبیاء کا ہی خاصہ ہے کہ نبوت سے پہلے اور نبوت کے بعد حضرات انبیاء سے کوئی گناہ سرز ذہیں ہوا۔ انبیاء کرام کے سواکوئی معصوم نہیں۔

#### ٣-حسن اخلاق:

بہترین اخلاق وہ کارآ مدہتھیارہے جس کے ذریعے پھرکوموم کیا جاسکتا ہے، نبوت ایک ایسائمل ہے جس میں جہالت سے آئی انسانیت کو ہدایت کے چراغ دکھائے جاتے ہیں جس کے لیے حسن اخلاق کی بے پناہ ضرورت ہے۔ تمام انبیاء کرام اس روحانی اسلحہ سے لیس تھے۔

#### ه-وہبیت:

نبوت اک ایسا منصب ہے جو ذاتی جدوجہداور سعی سے حاصل نہیں ہوتا بلکہ اللہ تبارک وتعالی جسے جا ہتے ہیں منتخب فر ماتے ہیں۔ گویا نبوت کسبی نہیں بلکہ خداداداعز از ہے جواللہ کے منتخب بندوں کوعطا کیا جاتا ہے۔

#### ۵-زېروتقو ی:

اگرچہ نبوت ایک کسبی منصب نہیں ہے لیکن تمام انبیاء کرام بعثت ملنے سے پہلے ہی نہایت برگزیدہ اور متقی و پر ہیز گار ہوتے ہیں، عام انسانوں کی بنسبت کہیں درجہ زیادہ اللہ تبارک و تعالیٰ کی عبادت و بندگی کرتے ہیں۔

#### ٢- دعوت الى الله:

تمام انبیاء میں قدر مشترک بیر ہی کہ تمام انبیاء کا ایک ہی نعرہ اور ایک ہی دعوت تھی کہ: قُولُو الَا إِلٰهُ إِلّا الله. ''کہد دواللہ کے سواکوئی معبوز نہیں۔''

مهدده سک وا ول

تمام انبیاء کی ایک ہی دعوت رہی کہایک اللہ کی عبادت کرو،اسی کےحضور سجدہ ریز رہو،اسی میں تمہاری کامیا بی و کامرانی مضمر

#### ۷- بهترین رہنما:

ہرنبی اپنی قوم کے لیے ایک مکمل اور بہترین رہنما کا کردارادا کرتا ہے، تمام انسانوں کی بنسبت ایک نبی میں کہیں زیادہ قائدانہ صلاحیتیں ودیعت رکھی جاتی ہیں جن کو بروئے کارلا کروہ اپنی قوم کی بہترین اصلاح کا انتظام کرتا ہے۔

#### ٨- تعليمات من جانب الله:

انبیاءکرام دین اورشریعت کی کوئی بھی بات کرتے ہیں اس میں ذرہ بھر بھی ان کی مرضی یا ذاتی رائے کا دخل نہیں ہوتا بلکہ اللہ تعالی فرشتے کے واسطے سے انبیاء علیہم السلام تک اپنے احکامات وحی فرماتے ہیں اور تمام انبیاء اللہ کی طرف سے وحی کردہ احکام وتعلیمات ہی لوگوں تک پہنچاتے ہیں۔

#### وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى ،إِنْ هُوَ إِلَّا وَحُيٌ يُوحَى

ترجمہ: 'اور بیا بنی نفسانی خواہش سے باتیں نہیں بناتے ، (بلکہ )ان کاارشادوحی ہی ہے جوان بھیجی جاتی ہے۔' (سورۃ النجم: ۳،۴)

#### ٩\_واجب اطاعت:

انبیائے کرام کی اطاعت ضروری ہوتی ہے۔ نبی ، اللہ کا راستہ دکھا تا ہے اس لیے اس کی اطاعت اللہ کی اطاعت ہوتی ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

#### وَمَا أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولِ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذُن اللهِ

ترجمه: ''اورہم نے کوئی رسول اس کے سواکسی اور مقصد کیلئے نہیں بھیجا کہ اللہ کے حکم سے اس کی اطاعت کی جائے۔'' (سورۃ النساء:٦٣)

#### ٠١- نبوت كااصل مقصد:

نبوت کا اصل مقصد''اعلائے کلمۃ اللہ'' رہا، یعنی زمین پراللہ کا قانون جاری ہوجائے اور اللہ کا دین تمام ادیانِ باطلہ پرغالب آجائے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ

ترجمه: ''وہی توہے جس نے اپنے رسول کو ہدایت اور دین حق کے ساتھ جھیجا تا کہ اسے تمام دینوں پرغالب کر دے۔'' (سورۃ القنف: ۹)

### رسالت محمري خصوصات

طلوع اسلام سے پہلے عرب جہالت کے اندھیروں میں گھرے ہوئے انتہائی پسماندہ،غیرمہذب، جاہل اور مشر کا نہ رسومات کے پابند تھے قتل وغارت گری،لوٹ مار،فحاشی کا دور دورہ تھا۔ایسے میں خداوند تعالی کوانسانیت پرحم آیا اور حضورا قدس اللہ کو نبوت سے سرفراز فرما کرتاریکیوں میں ڈو بے عربوں کی ہدایت ورہنمائی کا انتظام فرمایا۔بقول الطاف حسین حالی

اوا خاکِ بطی غیرتِ حق کو حرکت بڑھا جانپ ہو قبیس ابرِ رحمت اوا خاکِ بطی نیر کی وہ ودیعت چلے آتے تھے جس کی دیتے شہادت ہوئی پہلوئے آمنہ سے ہویدا دعائے خلیل اور نوید مسیحا

أب الله كي ذات اقدس ان خصوصيات كي بطور خاص حامل تقي:

#### ا-رسالت عامه:

حضورا کرم اللیہ سے پہلے جنتے بھی انبیاء آئے ان کی رسالت ان کی قوم اور زمانے تک محدود رہی، یہی وجہ ہے کہ ایک ہی وقت میں مختلف اقوام میں مختلف اقباء موجود رہے۔ لیکن جناب محمد رسول الله الله الله کی کہ مارسالت سے نوازا گیا جو کسی وقت، زمانہ یا قوم تک محدوز نہیں، چنا نچہ ارشاد باری تعالی ہے:

#### وَمَا أَرُسَلُنَاكَ إِلَّا كَافَّةً لِّلنَّاس

ترجمہ: ''اور (اے پیغمبر) ہم نے تو آپ کوسارے ہی انسانوں کے واسطے رسول بنا کر بھیجاہے۔'' (سورۃ سبا: ۲۸)

### ۲-سابقه شریعتوں کی منسوخی:

شریعت محمدی میں نفاذ کے بعد بچھلی ساری شریعتوں کومنسوخ کردیا گیا ہے، جن سے مراد شریعت موسوی (حضرت موسیٰ علیہ السلام )، شریعت عیسوی (حضرت عیسیٰ علیہ السلام )اور تمام شرائع سابقہ ہیں۔ چنانچہار شاد باری تعالیٰ ہے:

"وَمَن يَبُتَغ غَيْرَ الإِسُلامِ دِيناً فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ"

ترجمه: ''اور جوکوئی اسلام کے سواکوئی اور دین کو تلاش کرے گا سووہ اس سے ہر گز قبول نہیں کیا جائے گا۔'' (سورۃ آل عمران: ۸۵)

#### ٣- حفاظت كتاب:

الله تعالی نے انبیاء علیہ السلام پر بہت کی کتابیں نازل کیں لیکن اہل کتاب نے ان آسانی کتابوں کی اصلی شکل تبدیل کرتے ہوئے ان میں طرح طرح کی تحریفیں کرڈالیں الیکن حضورا قدس صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل کردہ کتاب'' قرآن مجید'' کی حفاظت کی ذمہ داری خوداللہ تعالی نے لی ہے۔ اس میں کوئی شخص معمولی ہی بھی تبدیلی وتحریف نہیں کرسکتا۔ ارشاد باری تعالی ہے:

"إِنَّا نَحُنُ نَزَّلُنَا الذِّكُرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُون"

ترجمه: ''بےشک ہم نے بیذ کر ( قرآن ) نازل کیااور ہم ہی اس کے محافظ ہیں۔'' (سورۃ الحجر: ۹ )

## ٧- سنت نبوي أيضية كي حفاظت:

الله کی طرف سے رسول اکر میں جائے گی سنت کی حفاظت کا بھی عظیم انتظام کیا گیا ہے۔ ہر دور میں محدثین کرام کی الیبی جماعت موجود رہی جس نے سنت نبوی کی حفاظت کے لیے اپنی زندگیاں وقف کردیں۔ چونکہ سنت، قرآن مجید کی شرح ہے جوقیامت تک کے انسانوں کیلئے سرچشمہ مدایت ہے، اسلئے اللہ نے جس طرح قرآن مجید کی حفاظت کا انتظام کیا، اسی طرح سنت نبوی کی حفاظت کا انتظام بھی فرمادیا۔

### ۵- محیل دین:

حضور صلی الله علیه وسلم کوایک کامل شریعت عنایت ہوئی۔ آپ آپ آخری نبی ہیں اور آپ آپ آپ پر دین کی تحمیل ہوگئی ہے چناچہار شاد ہے:

> الْيَوْمَ أَكُمَلُتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ..... ترجمه: "آج میں نے تمہارے لیے تمہارادین مکمل کردیا....." (سورة المائدة: ۳)

### ۲- ختم نبوت:

ختم نبوت کامفہوم یہ ہے کہ نبوت کا وہ مبارک سلسلہ جو حضرت آ دم علیہ السلام سے شروع ہوا وہ ایک لا کھ چوہیں ہزار پنجیبروں سے چلتا ہوا آخر کارحضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت سے پایہ تھیل کو پہنچا۔ اب کوئی حقیقی یا بروزی نبی نہیں آئے گا ۔ارشاد باری تعالی ہے:

''مَّا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِّن رِّجَالِكُمُ وَلَكِن رَّسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ '' ترجمہ:''محمصلی الله علیہ وسلم تمہارے مردوں میں سے سی کے باپنہیں ہیں مگروہ اللہ کے رسول اور خاتم النبیین ہیں۔'' (سورۃ الاحزاب: ۴۸)

#### ۷-معراج نبوی:

حضورا کرم صلی الله علیه وسلم کوالله تبارک وتعالی نے عرش خداوندی پرطلب فرما کرآ پی ایسی سے ہم کلام ہوئے کسی نبی کو حضوراً الله علیہ وسلم کوالله تبارک وتعالی نے عرش خداوندی پر طلب فرما کرآ پی الله نبی آپ الله نبیاء خصوراً الله الله کی نمازیں فرض کی گئیں آپ الله نبیاء نبیاء علیه السلام کی امامت فرما کی ۔ وہیں سے آپ کو' امام الانبیاء' کالقب ملاقر آن نے معراج نبوی کے واقعہ کو کچھ یوں بیان کیا ہے:

" سُبُحَانَ الَّذِی أَسُوَی بِعَبُدِهِ لَیُلاً مِّنَ الْمَسْجِدِ الْحَوَامِ إِلَی الْمَسْجِدِ الْاَقْصَی ''
ترجمہ:' پاک ہے وہ (ذات) جوا پنے بندے (مُحَدِّلِيَّ ) کورات کے وقت مسجد حرام سے مسجد اقصلی تک لے گیا۔''
(سورة بنی اسرائیل: ۱)

#### ۸-جامعیت:

#### ٩-مقام محمود:

حضورا کرم صلی الله علیه وسلم کومقام محمود پر فائز کیا گیا۔ قیامت میں آپ آلیگ کوایک مخصوص مقام عطا کیا جائے گا۔ وہ مقام و مرتبہ کیسا ہوگا؟ اس کی تفصیل تو کہیں فدکورنہیں۔البتہ وہاں آپ کا مقام سب سے برتر اور ممتاز ہوگا۔ار ثناد باری تعالیٰ ہے: ''عَسَبی أَن یَبُعَذَکَ دَ بُکِکَ مَقَاماً مَّ حُمُو داً''

ترجمه: ''قریب ہے آپ کارب آپ کومقام محمود پر فائز کردے۔'' (سورۃ بنی اسرائیل: ۵۹)

### ٠١-رحمة للعالمين:

آ ہے۔ اللہ نے دنیا کواللہ تعالی کا پیغام پہنچا کراس کے عذاب سے بچایا۔ایک اللہ کی عبادت اوراس سے محبت سکھائی۔ایک

ابیانظام زندگی دیا جوانسانیت کوامن وسلامتی کی طرف لے جاتا ہے اور نوع انسان کیلئے سراسر رحمت ہے، اس طرح آپ آیست جہانوں کیلئے الله رحمت ثابت ہوئے۔

رحمت للعالمین کا مطلب ہے تمام جہانوں کیلئے رحمت ۔اللّٰہ تعالی نے حضور اکرم آیستا کوتمام جہانوں کیلئے رحمت بنا کر بھیجا۔ارشاد ہے:

### "وَمَا أَرُسَلُنَاكَ إِلَّا رَحُمَةً لِّلْعَالَمِينَ"

ترجمه: ''اورنہیں بھیجاہم نے آپ کوسوائے اس کے کہ آپ تمام جہانوں کے لیے رحمت ہیں۔'' (سورة الانبیاء: ۱۰۷)

### اا- كمل ضابطة حيات:

رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے جوتعلیمات اپنے اصحاب کودی وہ زندگی کے تمام پہلوؤں کا احاطہ کئے ہوئے ہیں۔جس میں عبادات،معاملات،اخلاقیات،شادی، نمی غرض زندگی کے سارے معاملات میں ان سے رہنمائی حاصل کی جاسکتی ہے۔ چناچہ ارشاد سر

"لَقَدُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسُوَةٌ حَسَنَةٌ "

ترجمہ:''بےشکتمہارے لیےرسول الله صلی الله علیہ وسلم (کی ذات) میں بہترین نمونہ (سیرت) ہے۔'' (سورۃ الاحزاب: ۲۱)

#### ١٢- خيرالامم (بهترين امت):

الله تبارک وتعالی نے حضور صلی الله علیه وسلم کی امت کوساری امتوں میں بہترین امت قرار دیا ہے کیونکہ اس امت کوانبیاء ک سنت یعنی دعوت الی الله سے نواز اگیاار شاد باری تعالی ہے:

"كُنتُمُ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخُرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ"

ترجمہ: ''تم سب سے بہترین امت ہو (جولوگوں کے لیے نکالی گئ) کہ نیک کام کا حکم دیتے ہواور برے کاموں سے منع کرتے ہو۔''

☆.....☆

سوال: ختم نبوت پر مفصل تبره کریں۔

## <u>ختم نبوت</u>

#### معنی و مفہوم:

عربی میں ختم کے معنی ہیں''مہرلگا نایا بند کرنا''۔

شریعت کی اصطلاح میں ختم نبوت کا مطلب بیہ ہے کہ حضرت آ دم علیہ السلام سے لے کر حضرت محمقیقیہ تک ایک لاکھ چوہیں ہزار پینمبر آئے جولوگوں کو ہدایت ورہنمائی فراہم کرتے رہے، لیکن حضور علیقہ پرسلسلہ نبوت ختم ہو چکا ہے اب کوئی نبی یا رسول نہیں آئے گا، نہ قیقی نہ بروزی۔

#### خاتم ہونے کے پہلو:

حضوطاللہ کی شانِ خاتمیت کے دو پہلوہیں

ا۔ کسی شم کا کوئی نیانبی پیدانہ ہو۔

۲۔ پچھلے انبیاء میں سے کوئی آ جائے تووہ آپ کے احکام کے تابع ہوکررہے۔

آنخضرت علیقیہ پر ہرطرح کی نبوت ورسالت ختم ہے۔آپ آلیت بلا استناء آخری نبی ہیں۔آپ آلیتہ کے بعد کوئی نبی یا رسول بیدانہیں ہوگا۔

## ختم نبوت قرآن کی روشنی میں:

ویسے تو قرآنِ پاک میں سوسے زائد آیات میں معنی ومفہوم کے اعتبار سے ختم نبوت کے مسئلہ کوذکر فر مایا ہے کیکن یہاں صرف چند حوالوں پراکتفا کیا جاتا ہے۔

ا. مَّا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِّن رِّجَالِكُمُ وَلَكِن رَّسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ .

ترجمہ: محصلیت تم میں سے سی مرد کے باپنہیں ہیں بلکہ وہ اللہ کے رسول اور آخری نبی ہیں۔ (الاحزاب: ۴۸)

٢. الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتُمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعُمَتِى .

ترجمه: ہم نے تہارے لیے تہارادین کامل کردیااوراین نعت تم پرتمام کردی۔ (المائدة: ۳)

 قُلُ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمُ جَمِيعًا .

ترجمه: آپ فرمادین اے لوگو! میں تم سب کی طرف اللہ کارسول ہوں۔

﴿ وَمَا أَرُسَلُنَاكَ إِلَّا كَاقَّةً لِّلنَّاسِ بَشِيراً وَنَذِيراً .

ترجمہ: اورہم نے تہمیں سارے انسانوں کے لیے ایسار سول بنا کر بھیجا ہے جوخوشخری بھی سنائے اورخبر دار بھی کرے۔ (السبا:۲۸)

## ختم نبوت احادیث کی روشی میں:

أَنَا خَاتَمُ النَّبِيِّيْنَ لَا نَبِيَّ بَعُدِي .

ترجمه: میں آخری نبی ہوں میرے بعد کوئی نبی نہیں آئے گا۔

٢. إِنَّ الرَّسَالَةَ وَالنُّبُوَّةَ قَدِ انْقَطَعَتْ فَلا رَسُولَ بَعُدِي وَ لَا نَبيّ .

ترجمه: سلسله نبوت ورسالت منقطع ہو چکا ہے سومیرے بعد نہ کوئی رسول ہو گا اور نہ کوئی نبی۔ (تر مذی )

.٣ أَنَا رَسُولُ مَنُ أَدُرَكَ حَيًّا وَ مَن يُّولَدُ بَعُدِي .

ترجمہ: میں اُس کے لیے بھی رسول ہوں جسے میں زندہ یاؤں اور اُس کے لیے بھی جومیرے بعد پیدا ہو۔

بُعِثُتُ إلىٰ كُلّ أَحُمَرَ وَ أَسُودَ .

ترجمہ: میں ہر گورے اور کالے کی طرف رسول بنا کر بھیجا گیا ہوں۔ (مسلم)

### اجماع صحابه كرامٌ:

تمام صحابہ کرام کا اس بات پراجماع تھا کہ حضورا کرم ﷺ کے بعد کعئی نبی نہیں آسکتا۔ یہی وجہ ہے کہ خلیفہ اول حضرت ابوبکر صدیق ٹنے ہرنتم کی مصلحت کو بالائے طاق رکھتے ہوئے جھوٹے مدعیان نبوت کےخلاف جہاد بالسیف کیا اور جنگ بمامہ میں سات سوصرف حفاظِ قرآن صحابہ کرام ﷺ نے اپنی جانوں کا قیمتی نذرانہ پیش کر کے عقیدہ ختم نبوت کا دفاع کیا۔

☆.....☆

سوال: عقیده آخرت کی وضاحت کریں۔انسان کی انفرادی اوراجتماعی زندگی براس کے اثرات بیان کریں۔

## عقيده آخرت

عقیدہ کے لغوی معنی ہیں' گرہ لگا نا''یا'' یا ندھنا''۔

شریعت کی اصطلاح میں انسان کے پختہ واٹل نظریات''عقائد'' کہلاتے ہیں۔

#### آخرت:

آخرت کے لغوی معنی ہیں''بعد میں آنے والی چیز''۔

اصطلاح میں آخرت کامفہوم یہ ہے کہ مرنے کے بعد انسان ہمیشہ کیلیے فنانہیں ہوجا تا بلکہ ایک وقت آئے گاجب اللہ تعالی اس کی روح اس میں ڈال کراہے دوبارہ زندہ کریں گے۔

#### د نیاوآخرت میں فرق:

دنیاوآ خرت میں بنیادی فرق پیہے کہ دنیا دارالعمل ہے یعنی کام اورعبا دات کرنے کی جگہ ہے،اورآ خرت دارالجزاء ہے یعنی وہاں دنیامیں کئے گئے اچھے برے اعمال کا بدلہ دیاجائے گا۔

(سورة العنكبوت: ١٦٧)

## عقیده آخرت قرآن کی روشنی میں:

وَ الْآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبُقَى .

ترجمه: "اورآخرت بهترين اورباقي رہنے والي (جگه) ہے۔" (سورة الاعلى: ١٤)

٢. وَإِنَّ الدَّارَ الْآخِرَةَ لَهِيَ الْحَيَوَانُ .

ترجمه: "اورحقیقت به که دار آخرت ہی اصل زند گیے۔"

وَبالآخِرَةِ هُمُ يُوقِنُونَ .

ترجمه: "اور آخرت پروه (لوگ) مکمل یقین رکھتے ہیں۔" (سورة البقرة: ۴)

### عقيده آخرت احاديث كي روشي مين:

(i) اَلدُّنْيَا مَزُرَعَةُ الآخِرَةِ.

اعدادوترتیب: حافظ محمد حارث باسم (harisbasim@gmail.com)

ترجمه: "دنیاآخرت کی کیتی ہے"۔

(ii) وَاللهِ مَا الدُّنُيَا فِي الآخِرَةِ إِلَّا مِثْلَ مَا يَجْعَلُ أَحَدَكُمُ إِصْبَعَهُ فِي الْيَمّ فَلْيَنظُرُ بِمَا يَرُجَع.

ترجمہ: ''خدا کی شم! آخرت کے مقابلے میں دنیا کی مثال ایسی ہے جبیبال کہتم میں سے کوئی شخص اپنی انگلی کوسمندر میں ڈبوئے اور پھرد کیھے کہ وہ انگلی کیا چیز لے کرواپس آئی۔ (مسلم)

(iii) ترجمه:''جولوگ جنت میں جائیں گےوہ ہمیشہ خوشحال رہیں گے'۔

### عقیده آخرت کےانسانی زندگی براثرات

انفرادی زندگی پرعقیده آخرت کے اثرات:

عقیدهٔ آخرت انسان کی ملی زندگی میں دیریا انقلاب بریا کرتاہے اورانسان کی زندگی مندرجہ ذیل اثرات مرتب کرتاہے۔

ا- دنیا کی محبت سے نجات:

انسان کااصلی گھر آخرت ہے کیکن بدشمتی ہے آج انسان دنیا کوہی سب کچھ بچھ بیٹھا ہے جو کہ ہر برائی کی جڑ ہے جبیبا کہ ارشا نبوی ہے۔

> حُبُّ الدُّنُيَا رَأْسُ كُلِّ خَطِيْئَةٍ ترجمہ:'' دنیا کی محبت ہر برائی کی جڑہے''۔

عقیدہ آخرت پریقین رکھنے سے انسان کے دل سے دنیا کی محبت کا خاتمہ ہوتا ہے اور اسے دنیا کی محبت سے مکمل نجات مل جاتی ہے۔

#### ۲-احساس جوابدایی:

عقیدہ آخرت پریقیں رکھنے والا شخص جانتا ہے کہ اسے آخرت میں خدا کے سامنے جوابدہ ہونا ہمیلہذا وہ تمام اعمال کے صرف دنیاوی نتائج کو مدنظر نہیں رکھتا بلکہ اخروی نتائج کو سامنے رکھ کر خدا کے آگے کھڑے ہونے سے ڈرتا ہے۔ارشاد باری تعالی ہے:

وَأَمَّا مَنُ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ

ترجمه: "اورجوايين رب كے سامنے كھڑ بہونے سے ڈرا" (سورة النازعات: ۴۰)

#### ۳-خوف خداوندی:

چونکه عقیده آخرت پریفین رکھنے سے احساس جوابد ہی پیدا ہوجا تا ہے اسکئے نتیجة ًول میں اللّه کا خوف گھر کر جاتا ہے۔ اور انسان ہم کل کوانجام دینے سے پہلے اچھی طرح اس کی جانچ پڑتا کرتا ہے اور ہر برے مل سے اجتناب کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ سم- مجز وا نکساری:

عقیدہ آخرت پریفین رکھنے والاشخص جانتا ہے کہ اس نے اللہ کے حضور پیش ہونا ہے۔ چنانچہ وہ عجب اور تکبر جیسی مہلک بیاریوں سے محفوظ رہتا ہے۔ اور انکساری و تواضع اختیار کرتا ہے۔ جس کے نتیج میں اللہ تعالی اسے بلندمقام عطافر ماتے ہیں۔ مَنُ تَوَاضَعَ لِللهِ رَفَعَهُ الله . ترجمہ:جواللہ کے لیے تواضع (عاجزی) اختیار کرتا ہے اللہ اسے بلند کر دیتے ہیں۔

#### ۵-بارى تعالى سےملاقات كالفين:

الله تبارک وتعالی نے آخرت میں مونین کواپنے دیدار سے مشرف کرنے کا وعدہ کیا ہے۔عقیدہ آخرت پریفین رکھنے سے اس دیدارالہٰی کا یقین اور شوق بھی دل میں مجلنے لگتا ہے۔ارشاد باری تعالی ہے:

مَن كَانَ يَرُجُو لِقَاء اللهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللهِ لَآتٍ

ترجمه: 'جو شخص الله کے ملنے کی امیدر کھتا ہوسواللہ کاوہ معیّن وقت ضرور آنے والا ہے' (سورۃ العنكبوت: ۵)

#### ۲-اعمال صالحه کی رغبت:

اعمال صالحہ سے مراد ہیں نیک اعمال، یعنی وہ اعمال جواللہ اور اس کے رسول علیہ کے پبند کردہ ہیں۔عقیدہ آخرت پریفین رکھنے سے انسان کے دل میں نیکی کی رغبت اور بدی کی نفرت پیدا ہوتی ہے اور انسان وہی اعمال اختیار کرتا ہے جو آخرت میں اسکی نجات کا سبب بنیں۔

مَنُ آمَنَ بِاللهُ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحاً فَلَهُمُ أَجُرُهُمُ عِندَ رَبِّهِمُ ترجمہ:''جو شخص اللہ پراورروز قیامت پریفین رکھتا ہےاور کارگذاری اچھی کرنے توالیوں کیلئے ان کے رب کے پاس ان کاحق الخدمت بھی ہے'' (سورة البقرة: ٦٢)

## ٧- سوچ مين مثبت تبديلي:

انسان کی فطرت کا تقاضہ ہے کہ وہ ظاہری چیک دمک سے بہت جلدی متاثر ہوجاتی ہے۔اورانسان دنیا کوہی سب کچھ بھھ بیٹھتا ہے۔لیکن عقیدہ آخرت انسان کی سوچ میں مثبت تبدیلی پیدا کرتا ہے اورانسان تمام امور کے ظاہری نہیں بلکہ فیقی اور دائمی نتائج پر غور کرتا ہے۔

### ۸\_بهادری اورسرفروشی:

ہمیشہ کیلئے مٹ جانے کا ڈرانسان کو ہز دل بنادیتا ہے۔ مگر جب دل میں یہ یقین موجود ہو کہاس دنیا کی زندگی چندروز ہ پائیداراوردائمی زندگی آخرت کی ہے توانسان نڈر ہوجا تا ہے۔وہ اللّٰہ کی راہ میں جان قربان کرنے سے بھی نہیں کتر اتا۔

### 9- آخرت ہی اصلی گھر:

عقیدہ آخرت پریفین رکھنے والے تخص کواس بات پر کامل یفین ہوجا تا ہے کہ بید نیا فانی ہے اور آخرت ہی اصل گھرہے جولا زوال ہے۔ارشاد خداوندی ہے:

وَمَا هَذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنُيَا إِلَّا لَهُوٌ وَلَعِبٌ وَإِنَّ الدَّارَ الْآخِرَةَ لَهِى الْحَيَوَانُ ترجمه: ''اوربيدنيا كي زندگي توصرف كھيل تما شاہے اور حقيقت بيك دار آخرت بى اصل زندگی ہے''۔ (سورة العنكبوت: ٦٣)

### <u>اجمای زندگی برآخرت کے اثرات</u>

انفرادی زندگی کی طرح عقیدہ تو حید کے حامل معاشرہ پر بھی تو حید کے گراں قدراثرات مرتب ہوتے ہیں، جن میں سے چند ایک مندرجہ ذیل ہیں۔

#### ا-الله كي حاكميت:

جس معاشرہ میں رہنے والے عقیدہ آخرت پریفین رکھتے ہوں وہاں کسی چنگیز و تیمور کی نہیں بلکہ خدائے تعالیٰ واحد کی حاکمیت قائم ہوتی ہے۔ اسی کے عکم کردہ امورکوفق اور پنج قرار دیاجا تا ہے۔ حاکمیت قائم ہوتی ہے۔ اسی کے عکم کردہ امورکوفق اور پنج قرار دیاجا تا ہے۔ 'اِن الْحُکُمُ إِلَّا للهٰ''

ترجمه: "حمم توصرف الله بي كا (چلتا) ہے۔" (سورهٔ يوسف: ۴۸)

## ٢-اخوت (بهائي حياره):

اسلام نے ہمیشہ اخوت اسلامی اور وحدت کا درس دیا ہے۔ طلوع اسلام سے پہلے عرب نفرتوں اور فرقہ وارانہ فساد میں گھرے ہوئے تھے۔ ذرا ذراسی باتوں پرتلواریں بے نیام ہوجاتی تھیں۔ بیعقیدہ آخرت ہی ہے جوانسان کے دل میں حقوق اللہ کے ساتھ ساتھ حقوق العباد کی جوابد ہی کا احساس پیدا کرتا ہے اور عقیدہ آخرت پریقین رکھنے والا شخص اس ڈرسے کسی کوزبان وہاتھ سے تکلیف نہیں دیتا کہ کل کو خدا کو کیا جواب دے گا۔ قرآن نے کہا:

"إِنَّمَا الْمُؤُمِنُونَ إِخُوَةٌ ." "بِشكمومن (آپس میں) بھائی بھائی ہیں۔" (سورة الحجرات: ١٠)

### ٣- حدوداللدكي بإسداري:

عقیدہ آخرت کے حامل معاشرے میں اللہ کی حدود کا قیام یقینی بنایا جاتا ہے اور کسی مجرم کو معاف نہیں کیا جاتا ، چاہے وہ کسی مجھی طبقہ سے تعلق رکھتا ہو۔ جس کی بدولت تخریب کا راور مفسدین ہر طرح کے دنگا فسادسے پر ہیز کرتے ہیں اور معاشرے میں امن وسلمتی کا ماحول قائم ہوتا ہے۔ قرآن پاک میں خدائے ذوالجلال نے جابجا حدود اللہ کی پاسداری کا حکم صادر فرمایا ہے۔ چنا نچہ ارشاد سے:

تِلُکَ حُدُو دُ اللهِ فَلاَ تَعْتَدُوهَا وَمَن يَتَعَدَّ حُدُو دَ اللهِ فَأُولَئِکَ هُمُ الظَّالِمُونَ ترجمہ: یاللّٰدی مقرری ہوئی حدود ہیں، لہذاان سے تجاوز نہ کرو۔اور جولوگ اللّٰدی حدود سے تجاوز کرتے ہیں وہ ہڑے ظالم لوگ ہیں۔ (سورة البقرة: ۲۲۹)

#### ٧٧- يرامن ماحول:

جب حدوداللہ کا قیام حتی الوسع ممکن بنایا جائے تو کشیدگی اور ماحول کی بد مزاجی امن وآشتی میں تبدیل ہوجاتی ہے۔ ہر مجرم جانتا ہے کہ اگر جرم کیا تو سز ابھکتنی پڑے گی لہذا وہ ہر جرم سے دور رہتا ہے جس کے نتیج میں معاشرے میں امن کا قیام ممکن ہوجا تا ہے۔ یہ بھی عقید ہ تو حید ہی کی مرہونِ منت ہے۔

### ۵- پاکیزه معاشره:

جس طرح عقیدہ تو حیدانسان کی انفرادی زندگی پراثرات مرتب کرتا ہے بالکل ویسے ہی اجتماعی زندگی پر بھی اس کے نہایت ہی پا کیزہ اثرات مرتب ہوتے ہیں جس کاثمرہ ایک پا کیزہ معاشر ہے کی صورت میں سامنے آتا ہے۔

عقیدہ آخرت کے حامل معاشرے میں اللہ کی حدود کا قیام یقینی بنایا جا تا ہے اور کسی مجرم کومعاف نہیں کیا جا تا ،خواہ وہ کسی بھی طبقہ اور جماعت سے تعلق رکھتا ہو۔ جس کی بدولت تخریب کاراورمفسدین ہر طرح کے دنگا فسادسے پر ہیز کرتے ہیں اور معاشرے میں امن وسلامتی کا ماحول قائم ہوتا ہے۔

☆.....☆.....☆

# باب دوم: اسلامی تشخص

سوال: قرآن وحدیث کی روشنی میں نماز کی اہمیت بیان کریں ۔انسان کی انفرادی اوراجتماعی زندگی برنماز کیا اثرات مرتب کرتی ہے؟

## <u>صلاوة رنمان</u>

#### نماز كامفهوم:

نماز کے لغوی معنی ہیں دعا کرنا۔

اصطلاح میں وہ عبادت جورکوع و بجود برمشتمل ہوتی ہے اور دن میں یا نچ مرتبہ کی جاتی ہےاسے صلوۃ یعنی نماز کہتے ہیں۔

#### نماز کی اہمیت:

نماز کی اہمیت اس امر سے واضح ہو جاتی ہے کہ نماز ہرنبی کی شریعت میں فرض رہی۔ دوسرا پیکہ بیابل ایمان ہونے کاعملی مظاہرہ ہے، مسلمان ہونے کی واضح علامت اور ثبوت ہے۔اسی لیے نماز کومؤمن اور کا فر کا فرق قرار دیا گیا۔

### نماز کی فرضت:

نبوت کے دسویں سال ہجرت سے تقریباتین سال پہلے معراج نبوی کے موقع یرنماز فرض ہوئی ،ابتداءً بچاس نمازیں فرض کی گئیں تھیں پھر کم ہوتے ہوتے یانچ ہوگئیں۔

(سورة البقرة: ٣٣)

(سورة الروم: ۳۱)

(سورة البقرة: ٢٣٨)

### نماز کی اہمیت قرآن کی روشنی میں:

وَ أَقِيْمُو أَ الصَّلاأَةَ وَ آتُو أَ الزَّكَاةَ

ترجمه: اورنماز قائم كرواورزكوة اداكرو\_

وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَلا تَكُونُوا مِنَ الْمُشُرِكِينَ

ترجمه: نماز قائم كرواورمشركين ميں سے نہ بنو۔

٣. حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ والصَّلاَةِ الْوُسُطَى

ترجمه: حفاظت کروسب نمازوں کی بالخصوص بیچوالی نماز کی۔

وَارُكَعُوا مَعَ الرَّاكِعِينَ

ترجمہ: اور رکوع کرنے والوں کے ساتھ رکوع کرو۔

## (سورة البقرة: ۳۳)

### نماز کی اہمیت احادیث کی روشنی میں:

ا. اَلصَّلاةُ مِعْرَاجُ الْمُؤمِن

ترجمہ: نمازمؤمن کی معراج ہے۔

بَيْنَ الْكُفُر وَالإِيْمَان تَرُكُ الصَّلاة

#### اعدادوتر تيب: حافظ محمد حارث باسم (harisbasim@gmail.com)

ترجمه: کفراورایمان کے درمیان (فرق) ترک نماز ہے۔

٣. جُعِلَتُ قُرَّةُ عَيْنِي فِي الصَّلاة

ترجمہ: نمازمیری آنکھوں کی ٹھنڈک ہے۔

سم. جوشخص ان پانچوں نمازوں کوان کے وقت پرادا کرنے کا اہتمام کرے میں اس کواپنی ذمہ داری پر جنت میں داخل کروں گا۔

## نماز باجماعت كى فضيلت:

احادیث مبارکہ میں جماعت سے نماز پڑھنے کی بہت ہی فضیلت آئی ہے، دوسری طرف بلا عذر جماعت چھوڑنے والوں کے بارے میں احادیث میں بہت شخت وعید مذکورہے، نماز باجماعت کی فضیلت بیان کرتے ہوئے حضورا کرم ایا:
صَلوٰ اللّٰ الْجَمَاعَةِ أَفْضَلُ مِنُ صَلوٰ قِ أَحَدِكُمُ وَحُدَهُ خَمُساً وَّعِشُو یُنَ جُزُء اَ

د'اکیلے نماز بڑھنے سے جماعت کی نماز پچسدر جے اجرمیں زیادہ ہوتی ہے'۔

# <u>نماز کے انسانی زندگی براثرات</u>

# انفرادی زندگی پرنماز کے اثرات:

نمازانسان کی عملی زندگی میں دریا انقلاب بریا کرتی ہے اورانسان کوفلاح وکامیا بی کے راستے پرگامزن کرتی ہے۔انسانی زندگی برمرتب ہوے والے نماز کے اثرات میں سے چندا یک مندرجہ ذیل ہیں:

#### ا- كفروشرك سے حفاظت:

نماز انسان کو کفراورشرک سے بچاتی ہے۔نمازی آ دمی حتی الا مکان کفروشرک کی لعنت سے محفوظ رہتا ہے،اوراسے کفروشرک سے براُت کا سِیْفِکیٹ عطا کیا جا تا ہےاور جنت میں اس کا داخلہ یقینی بن جا تا ہے۔ارشاد باری تعالی ہے:

وَأَقِيْمُوا الصَّلاةَ وَلا تَكُونُوا مِنَ الْمُشُرِكِيْنَ

ترجمه: نماز قائم كرواور شركين مين سے نه بنو۔ (سورة الروم: ۳۱)

#### ۲- برائيول سينجات:

نمازانسان کو ہرطرح کی برائی اور بے حیائی سے روکتی ہے، نماز کے بدولت انسان کی عملی زندگی کی بنیا دتقوی و پر ہیزگاری پر قائم ہوتی ہے۔لیکن شرط یہ ہے کہ نماز کو کماحقہ مکمل تعدیل ارکان کے ساتھ ادا کیا جائے۔ چنانچیار شاد خداوندی ہے:

إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحُشَاءِ وَالْمُنكَرِ

ترجمہ: بیشک نماز بے حیائی اور برائی کے کاموں سے روکتی ہے۔ (سورۃ العنکبوت: ۴۵)

#### ۳- قربِ خداوندی:

نماز ذکر خداوندی کا افضل ترین ذریعہ ہے۔اس عبادت میں زبان ،جسم اور قلب بیک وقت ذکرالہی میں مشغول رہتے میں۔ اور بندہ اپنے رب سے براہ راست گفتگو کرتا ہے۔ارشاد باری تعالی ہے:

# وَأَقِمِ الصَّلَاةَ لِذِكُرِى ترجمہ:اورمیری یادکے لیے نماز قائم کرو۔ (سورۃ ط: ۱۴)

#### ۳- یا بندی وقت:

نمازی شرائط میں یہ بھی داخل ہے کہ نماز کواس کے مقررہ وقت میں ہی ادا کیا جائے ، چنانچہ جب انسان نماز کواس کے وقت میں ادا کرتا ہے تو نماز کی ادائیگی کی بدولت انسان کے اندروقت کی پابندی کا احساس پیدا ہوتا ہے ، اوروہ اپنی روز مرہ کی زندگی میں ہر کام مقررہ وقت پر کرنے کاعادی بن جاتا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

إِنَّ الصَّلاَةَ كَانَتُ عَلَى الْمُؤُمِنِيُنَ كِتَاباً مَّوُقُوتا ترجمه: ' بِشَك نمازمونين يروقت مقرره مين فرض كي گئ -''

# ۵-طهارت و یا کیزگی:

نماز کی شرائط میں طہارت و پاکیزگی کا بہت اہم کردار ہے۔نمازی شخص ہمیشہ طہارت کی حالت میں رہتا ہے۔ پانچ وفتت باوضو در بارالہی میں حاضر ہوتا ہے۔مسواک سے دانت صاف کرتا ہے۔غرض ہر طرح سے پانچ بارا پے جسم کو پاک وصاف رکھنے کا عاد کی ہوجا تا ہے۔

#### ٢-التدكاخوف:

جب نمازی خشوع وخضوع کا ساتھ نماز پڑھتا ہے تو اس پر اللہ کا خوف غالب آجا تا ہے اور اس میں تقویل کی صفت حمیدہ پید اہوجاتی ہے

#### ۷-اظهارعبوديت:

نمازی شخص جب اللہ کے حضور ہاتھ باندھ کر کھڑا ہوتا ہے اور رکوع و بجود کرتا ہے تو بیہ بندگی کا ظہار ہے۔ نماز کی روح یہی ہے کہانسان اپنے آپ کوفنا کردے۔اللہ کی مرضی اورخوشی پرسب کچھ قربان کردے۔

## ۸-علی اصبح بیداری:

نمازی شخص اپنے دن کا آغاز فجر کی نماز سے کرتا ہے۔ ضبح سویرے بیدار ہوتا ہے اس وقت بہت اچھا سال ہوتا ہے۔ فضامیں آلودگی نہیں ہوتی اس کے سبب صبح سویرے اٹھنے والاشخص دن بھر جیاتی و چو بندر ہتا ہے۔ صبح جلدی اٹھنا اور رات کوجلدی سونا دونوں صحت اور عقل کے لیے فائدہ مند ہیں۔

# <u>اجتماعی زندگی برنماز کے اثرات</u>

#### ا-مساوات:

با جماعت نماز میں حاکم اورمحکوم ،امیر وغریب سب ایک صف میں برابر کھڑے ہوتے ہیں۔اورسب کا نماز کی ادائیگی کا طریقہ ایک ہی ہوتا ہے اور یہ بات مکمل طور پر واضح ہوجاتی ہے کہ اللہ کے دربار میں سب کا درجہ مساوی ہے جس سے امیروں میں تکبر اورغریبوں میں احساس کمتری پیدانہیں ہوتا۔ بقول شاعر

# ایک ہی صف میں کھڑے ہوگئے محمود و ایاز نہ کوئی بندہ نواز نہ کوئی بندہ نواز

#### ۲-بالهمى تعارف:

باجماعت نماز میں پانچ مرتبدا یک علاقے کے لوگ مسجد میں جمع ہوکر ملاقات کرتے ہیں جس سے آپس میں میل جول اور تعارف پیدا ہوتا ہے۔اس میل جول سے انسانیت اور باہمی محبت کوفر وغ ملتا ہے جومسلمانوں کے انتشار کو دور کر کے ان کے اتحاد واتفاق کا سبب بنتا ہے۔

#### ٣-اجتماعيت:

باجماعت نماز پڑھنے سے اجتماعیت کی خصوصیت پیدا ہوتی ہے اور بیدرس ملتا ہے کہ جس طرح جماعت کی نماز انفرادی نماز کے مقابلے میں کہیں زیادہ افضل و برتر ہے اسی طرح زندگی کے ہر کام میں اسی اجتماعیت اور پیجہتی کا اہتمام کیا جائے تو ہر کام کے بہتر نتائج حاصل کئے جاسکتے ہیں۔ارشاد نبوی پیلیکٹی ہے:

يَدُ اللهِ عَلَىٰ الْجَمَاعَة ترجمه: جماعت يراللّه كالإته موتابـ

#### ۳-اطاعت امير:

باجماعت نمازادا کرنے سے امیر کی اطاعت کرنے کی تربیت بھی ہوتی ہے، اگر کوئی شخص نماز میں امام کے مطابق ارکان کی ادائیگی نہیں کرتا اس کی نماز باطل ہوجاتی ہے، جو شخص امیر کا کہنا مانے وہ زندگی کے باقی کاموں میں بھی بہترین شخص ثابت ہوتا ہے متقی اور دیندارامام کی اقتداء میں نمازادا کرنے سے بیدرس ملتا ہے کہ اطاعت کیسے کرنی چاہیے۔

#### ۵\_زياده اجروثواب:

اجتماعی شکل میں انجام پانے والے اعمال کی کیفیات، انفرادی اعمال کے مقابلے میں زیادہ مؤثر ہوتی ہیں۔اسی لیے اجتماعی نماز کا ثواب انفرادی نماز کے مقابلے میں ستائیس گنا ہوتا ہے۔حضورا کر میں سیالیہ نے فرمایا:

صَلُوةُ الْجَمَاعَةِ أَفُضَلُ مِنُ صَلُوةِ أَحَدِكُمُ وَحُدَهُ خَمُساً وَّعِشُرِيُنَ جُزُء اَ
"اكينمازيرُ صنے سے جماعت كى نمازيجيس در جاجر بيس زيادہ ہوتى ہے"۔

## ۲\_بنمازوں کوترغیب:

نمازیوں کومسجد میں آتے جاتے دیکھ کر بےنمازوں کوترغیب وتحریک ہوتی ہےاوروہ بھی نماز کی طرف متوجہ ہوتے ہیں۔ یوں سارے کا سارامحلّہ نمازی بن جاتا ہے۔

# 2-الله تعالى كارحم وكرم:

جماعت کی نماز میں بہت سے ایسے معصوم بیچشر یک ہوتے ہیں جومکلّف نہیں ہوتے اسی طرح ایسے عمر رسیدہ اشخاص بھی شریک ہوتے ہیں جومکلّف نہیں ہوتے اسی طرح ایسے عمر رسیدہ اشخاص بھی شریک ہوتے ہیں جن سے اللہ کو حیا آتی ہے، ان لوگوں کی برکت سے تمام نمازیوں کی نماز میں ارتقاء پیدا ہوتا ہے اور تمام لوگوں کی دعائیں قبول ہوتی ہیں۔

سوال: قرآن وحدیث کی روشنی میں روزه کی اہمیت بیان کریں۔انسانی زندگی پر روزه کے انفرادی اوراجماعی اثرات بیان کریں۔

# صوم (روزه)

#### روزه كامفهوم:

روز ہ کے لغوی معنی رکنا۔

اصطلاح میں روزہ کامفہوم یہ ہے کہ صادق سے غروب آفتاب تک کھانے پینے اور نفسانی خواہشات سے اللّٰہ کی رضا کی خاطر رکا جائے۔

## روزه کی فرضیت:

ججرت نبوی کے بعد مدینہ میں اسلامی ریاست کے قیام کے بعد سن اہجری میں روز ہفرض کیا گیا۔

## روزه کی اقسام:

روزه کی حیاراقسام ہیں:

- (۱) فرض، جیسے رمضان المبارک کے روزے۔
- (۲) واجب، جیسے نذر تعنی منت کے روزے۔
- (m) سنت، جیسے یوم عاشورا،اورایام بیض (چاندکی۱۳/۱۸/۱۵ تاریخ) کے روزے۔
  - (۷) نفل، جیسے ماہ شوال کے روز ہے۔

## حقیقی روزه:

روزہ کا اصل مقصد ہیہ ہے کہ روزہ دار پوری طرح دینی امورانجام دے، تمام گناہوں سے حتی الامکان پر ہیز کرے اور نفسانی خواہشات کو قابومیں رکھے، صرف بھوکا پیاسار ہے کا نام روزہ نہیں۔ارشاد نبوگ ہے:

"جو شخص روزه رکھ کربھی جھوٹ پر ممل کر ہے تو خدا کواس کے بھوکے پیاسے رہنے کی کوئی حاجت نہیں"۔

# روزه کا حکم قرآن کی روشنی میں:

- (i) يَا أَيُّهَا الَّذِيُنَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِيُنَ مِن قَبُلِكُمُ لَعَلَّكُمُ تَتَّقُونَ
- ترجمہ: اے ایمان والوا تم پرروز نے فرض کئے گئے جیسے تم سے بل لوگوں پر فرض کئے گئے۔ شاید تم پر ہیز گار بن جاؤ۔ (البقرة: ۱۸۳)
  - (ii) فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهُرَ فَلْيَصُمُهُ
  - ترجمه: جوشخص اس مهيني (رمضان) كويائے اس كولا زم ہے كه اس كے روزے ركھے۔ (سورة البقرة: ١٨٥)
    - (iii) وَأَن تَصُومُوا خَيْرٌ لَّكُمُ
    - ترجمه: اورروز ر کھنے میں تہارے لئے زیادہ بہتری ہے۔ (سورة البقرة: ۱۸۴)

## روزه کی اہمیت احادیث کی روشنی میں:

(i) اَلصِّيَامُ جُنَّةٌ مِّنَ النَّار

ترجمه: روزهجهنم سے ڈھال ہے۔

(ii) اَلصَّوْمُ لِيُ وَأَنَا أَجْزِيُ بِهِ

ترجمہ: روزہ میرے لئے ہے اور میں ہی اس کی جزادوں گا۔

(iii) لِلصَّائِمِ عِنْدَ فِطُرِهٖ دَعُوَةٌ لَا تُرَدِّ

ترجمه: روزه دار کی افطار کے وقت دعار ذہیں ہوتی۔

# <u>روزے کے انسانی زندگی پراثرات</u>

#### انفرادی اثرات:

روز ہ اپنی نوعیت کی ایک انوکھی عبادت ہے جوانسان کے لئے نفسِ امارہ کو کنٹرول کرنا بہت آ سان بناتی ہے۔انسانی زندگی پر روز ہ کے درج ذیل اثر ات مرتب ہوتے ہیں:

# ا-ضبطِنفس:

روزہ انسان کوضیطِ نفس کی تعلیم دیتا ہے۔ انسان چاہے کتنے ہی نازوں میں پلا ہواور کھانے پینے کی اشیاء ومواقع بھی موجود ہوں لیکن اس کے باوجود انسان شدید بھوک و پیاس کی صورت میں بھی اپنے نفس پر کنٹرول کرتا ہے جس کی بدولت انسان کو عام روزمرہ زندگی میں نفس کوکنٹرول میں رکھنا آسان ہوجا تاہے۔

# ٢- تقوى وروحانى ترقى:

روزے کا اصل مقصد تقوی کا حصول ہے، تقوی کا کامفہوم یہ ہے کہ اللہ اوررسول کے منع کردہ تمام امور سے خود کو بچایا جائے، جب انسان تمام مواقع موجود ہونے کے باوجود بھی نفس کو قابومیں رکھتا ہے تواسے تقوی ، خدا کا خوف اور روحانی ارتقاء حاصل ہوتا ہے۔ سا۔ جسمانی طافت:

عام خیال بیہ ہے کہ روزہ انسان کے جسم کو کمزور بنا تا ہے لیکن حقیقت اس کے برعکس ہے، روزہ انسان کی روح کے ساتھ ساتھ اس کے جسم کو بھی تقویت بخشا ہے۔انسان کی اندرونی مشین کے پورے نظام میں بہتری پیدا کرتا ہے۔ جس کی واضح مثال وہ فتوحات ہیں جورمضان کے مہینے میں مسلمانوں کو حاصل ہوئیں۔

#### ۳-جذبه بمدردي:

روزہ انسان کے اندر جذبہ ہمدردی پیدا کرتا ہے۔روزہ رکھنے سے متمول طبقے کواس بات کا احساس ہوتا ہے کہ غریب طبقے کے لوگ کس طرح فاقد کشی کی زندگی بسر کرتے ہیں۔جس سے انسان کے اندرایٹار،انفاق فی سبیل اللہ اور ہمدردی کا جذبہ بیدار ہوتا ہے۔

#### ۵- پابندی وقت:

وقت پرسحر، وقت پرافطار، باجماعت نمازیں اور وقت پرتر اوت کا داکر نے سے انسان کے اندر وقت کی پابندی کی عادت پیدا ہوتی ہے جور مضان کے علاوہ عام روز مرہ زندگی کے دوسرے امور میں بھی وقت کی پابندی کا درس دیتی ہے۔ اور انسان ہرموڑ پروقت کی پابندی کرنے کا عادی ہوجا تا ہے۔

## ۲- پیروی شریعت کی مشق:

روزہ ایک پر بیکٹس بیشن (Practice Session) ہے۔انسان کود نیا میں بھیجا گیا تو کچھ چیزوں کوحلال رکھا گیا اور پچھ کو حرام، حرام، حرام کا موں سے روکا گیا اور حلال امور انجام دینے کی اجازت دی گئی۔لیکن رمضان میں امور حلال سے بھی روکا گیا تا کہ اس مشق اور پر پیٹس کی بدولت رمضان کےعلاوہ باقی گیارہ مہینوں میں کم از کم حرام کا موں سے بچنے کی مشق ہو۔اس طرح روزہ کی حیثیت ایک 'در پیکٹس بیشن' کی ہے۔

# <u>اجمّاعی زندگی پرروز ہ کےاثرات</u>

## ا-دوسرول کے دکھ در دمیں شرکت:

روزہ انسان کودوسروں کے دکھ در دمیں شریک ہونے کا درس دیتا ہے۔ جب ایک انسان سارا دن بھوکا پیاسار ہتا ہے تواسے غریب پڑوسی اورغریب رشتہ داروں کے دکھ در د کا احساس ہوتا ہے اور وہ ان کی مالی اعانت بڑے شوق وجذبے سے کرتا ہے جس کے نتیج میں خوشحال اور پرسکون معاشرہ تشکیل یا تاہے۔

#### ۲-ریا کاری سے پاک عبادت:

روزہ وہ واحد عبادت ہے جس میں ریا کاری کا کوئی شبہ ہیں، یہ ایک پوشیدہ عبادت ہے جس میں بندے کا بلاواسطہ رب سے تعلق ہوتا ہے، اسی لئے اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا کہ''روزہ میرے لئے ہے اور میں اس کی جزا دوں گا''،روزہ کے برعکس دوسری عبادات نماز، حج وغیرہ میں اظہارِ بندگی ہوتا ہے۔

#### ٣ ـ قناعت كى عادت:

سارادن بھوکا پیاسارہ کرانسان اپنے نفس کی خواہشات کو مار تاہے۔ کم سے کم غذا پراکتفا کی عادت، انسان میں قناعت وایثار کی صفات پیدا کرتی ہے۔

## ٧- بالهمى يگانگت:

ایک ہی وقت میں پوری ملت اسلامیہ کا ایک عبادت میں مصروف رہنا، با ہمی ریگا نگت کے فروغ کا سبب بنتا ہے۔اس اعتبار سے نبی اکر م ایک ہو مضان کومواسات اور عمگساری کامہینہ قرار دیا ہے۔

#### ۵- مخصوص اسلامی ثقافت:

رمضان کی آمد سے اسلامی معاشرے میں ایک ساں قائم ہوجا تا ہے اور اسلامی ثقافت کا حسین مظاہرہ پیش کیا جا تا ہے۔ مساجد آباد ہوتی ہیں۔سحر وافطار میں روایتی کھانے پکائے جاتے ہیں۔غرض ایک میلے کا ساساں ہوتا ہے اور بلاشبہ بیسب روزہ ہی کی

مرہونِ منت ہے۔

#### ۲\_رمضان اور یا کستان:

پاکتانی مسلمانوں کیلئے رمضان کے مہینے کی خاص اہمیت اس وجہ سے بھی ہے کہ اللہ نے اس مہینے کی مبارک رات یعنی شب قدر میں ہمیں آزادی عطافر مائی تھی۔ رمضان کی ستائیسویں شب کو پاکتان کی تشکیل گویا اس حقیقت کی طرف اشارہ تھی کہ اس مملکتِ خداداد میں اسی کتابِ مقدس کا نظام ِ زندگی نافذ کیا جائے جواس مبارک شب میں نازل ہوئی۔ اس اعتبار سے رمضان المبارک تشکیل یا کتان کی سالگرہ اور خدا تعالی سے کیے ہوئے ہمارے عہد کی تجدید کا بھی موقع ہے۔

☆......☆

سوال: قرآن وحديث كي روشني مين زكوة كي اجميت بيان كرين \_ زكوة كيمصارف بيان كرين \_

# <u>زكوة</u>

### زكوة كامفهوم:

زكوة كے لغوى معنى بيں ياكرنا

اصطلاح میں زکوۃ وہ مخصوص صدقہ (مال) ہے جو ہرصا حب حیثیت اللّہ کی رضا کی خاطر مخصوص شرائط کے ساتھ مستحق افراد کو سال میں ایک مرتبہ ادا کرتا ہے۔

## ز كوة كى فرضيت:

جہور کا قول یہ ہے کہ زکو ہ کی فرضیت ہجرت کے بعد س۲ ہجری میں ہوئی۔

لیکن سیح بیہ کے فرضیت زکوۃ تو ہجرت سے پہلے مکہ کرمہ ہی میں ہوئی تھی۔البتہ زکوۃ کے تمام احکام اوراس کی کمل تفصیل مدینہ منورہ میں سن اہجری میں نازل ہوئی۔اس کی دلیل بیہ کے کہ سورہ مزمل میں 'وَ أَقِیْمُو اُ الصَّلاَةَ وَ آتُوا الزَّ کَاۃَ '' (اور نماز قائم کرو اورزکوۃ اداکرو) موجود ہے۔حالانکہ سورہ مزمل بالکل ابتدائی سورتوں میں سے ہے۔

# ز کو ہے واجب ہونے کی شرائط:

(۱) مسلمان ہونا (۲) آزاد ہونا (۳) بالغ ہونا (۴) عاقل ہونا (۵) مقروض نہ ہونا

(۲) صاحبِ نصاب ہونا (۷) مال کا ضروریات زندگی سے خارج ہونا (۸) مال پرسال گزرنا

#### زكوة كانصاب:

اس سے مرادیہ ہے کہ مال کی وہ کتنی مقدار ہے جس کا مالک بننے کے بعد انسان پرزکوۃ ادا کرنا واجب ہوجا تا ہے۔ زکوۃ سونے ، جاندی ،مولیثی اور مال تجارت پرادا کی جاتی ہے۔ جس انسان کے پاس ساڑھے ساتھ تولہ سونا یا ساڑھے باون تولہ جا ندی یا ان کی قیمت ہواور باقی شرا کط پوری ہوتی ہوں تو ایسے خض برز کوۃ ادا کرناوا جب ہے۔

## شرح زكوة:

اس سے مرادیہ ہے کہ جس شخص پرز کو قالی کم تمام شرائط پوری ہونے کی وجہ سے زکو قافرض ہو چکی ہے وہ اپنے مال کا کتنا حصہ بطورِ زکو قامستحقین کو ادا کر ہے۔ رکو قالی خصاب اور بطورِ زکو قامستحقین کو ادا کر ہے۔ رکو قالی خصاب اور شرح کی تفصیل درج ذیل گوشوار ہے ہے واضح ہوتی ہے:

| شرح زكوة                        | <u>نصابزكوة</u>              | اشيائے زکوۃ                 |
|---------------------------------|------------------------------|-----------------------------|
| ۇھا <b>ئى</b> <u>ف</u> صد(%2.5) | ساڑھےسات تولہ                | سونا                        |
| ۇھاكى <b>ف</b> ىصد (%2.5)       | ساڑھے باون تولہ              | چا ندی                      |
| ۇھاكى <b>ف</b> ىصد (%2.5)       | سونارچا ندی کے نصاب کے برابر | نفتری رمال تجارت            |
|                                 |                              | <u>زری زمین:</u>            |
| عشر( ۱۰ افیصد )                 | پیداوار پرانحصار             | بارانی زمین کی فصل          |
| خمس(۵ فیصد)                     | پیدادار پرانحصار             | نهری زمین کی فصل            |
| <u>چانور:</u>                   |                              |                             |
| ا عدد جھیڑر بکری                | چالیس <i>بکر</i> یاں         | بھیٹر ربکری                 |
| ا عدد گائے رجینس                | تىس گائےر بھینس              | گائے <i>ر</i> بھینس         |
| ا عدد بکری                      | ياخي اونث                    | اونث                        |
|                                 |                              | <u>معدنی ذخائر:</u>         |
| خس(۵ فیصد)                      |                              | معدن ورکاز (زبرز مین خزانه) |

# ز كوة كى اہميت قرآن كى روشنى ميں:

(i) وَأَقِيُمُواُ الصَّلاَةَ وَآتُواُ الزَّكَاةَ

ترجمه: اورنماز قائم كرواورزكوة اداكرو\_ (سورة البقرة: ۳۳)

(ii) خُذُ مِنُ أَمُوَ الِهِمُ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمُ

ترجمہ: (اے نبی!) ان لوگوں کے مالوں میں سے صدقہ وصول کرلوجس کے ذریعے تم انہیں پاک کردوگے۔

(iii) وَالَّذِينَ هُمُ لِلزَّكَاةِ فَاعِلُونَ

ترجمه: اوروه (كامياب بين)جوزكوة اداكرتے بيں۔

# زكوة كى اہميت احاديث كى روشنى ميں:

(i) اَلْيَدُ الْعُلْيَا خَيْرٌ مِّنَ الْيَدِ السُّفُليٰ

ترجمه: اوپروالا ہاتھ (صدقه دين والا) فيجوالے (لعنی صدقه لينے والے) ہاتھ سے بہتر ہے۔

(ii) مَا أَخُرَجَتُهُ الْأَرْضُ فَفِيْهِ الْعُشُورُ

ترجمہ: زمین سے پیدا ہونے والی ہر چیز میں دسواں حصہ (زکو ق) واجب ہے۔

(iii) اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر رکھی گئی ہے،اس بات کی گواہی دینا کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں اور مجھ اللہ یہ رسول ہیں،نماز قائم کرنا،زکو قادا کرنااور جج کرنااور رمضان کے روزے رکھنا۔

#### <u>ز کو ۃ کےمصارف:</u>

مصارف،مصرف کی جمع ہے جس کے معنی ہیں'' خرج کرنے کی جگہ''اس سے مراد وہ لوگ ہیں جنہیں زکوۃ ادا کی جانی ہے۔ زکوۃ کے کل آٹے مصارف ہیں جواللہ تبارک وتعالی نے سورہ تو یہ میں بیان فر مائے ہیں۔

#### (i) فقراء(غریب):

اس سے مراد وہ مرد وعورت ہیں جو بہت ہی کم مال کے ما لک ہوں اور زندگی کی ضروریات پوری کرنے میں دوسری کی مدد کے تتاج ہوں۔

# (ii) مساكين (غريب):

مساکین، مسکین کی جمع ہے۔اس سے مراد وہ غرباء ہیں جواپی ضروریات پوری کرنے کے لئے دوسرے انسانوں کے آگے ہاتھ پھیلاتے ہیں۔

## (iii) عاملين زكوة:

اس سے مرادز کو ہ جمع کرنے والے سر کاری ملازم ہیں ،انہیں بھی زکو ۃ اداکی جاسکتی ہے۔

## (iv) مؤلفة القلوب (نيع مسلمان):

اس سے مرادوہ لوگ ہیں جن کی دلجو کی اور اسلام کی رغبت پیدا کرنے کیلئے ابتدائے اسلام میں زکوۃ ادا کی جاتی تھی ،اب ان کامصرف ختم ہوچکا ہے لہذاا بنہیں زکوۃ نہیں دی جاتی۔

#### (v) رقاب (غلام):

اس سے مرادوہ لوگ ہیں جوغلامی کی زندگی بسر کررہے ہوں اور اپنے مالکوں کورقم ادا کر کے آزاد ہونا چاہتے ہوں۔ انہیں بھی آزادی کے حصول کے لئے زکوۃ ادا کی جاسکتی ہے۔

# (vi) في سبيل الله (مجامد ملّغ):

اس سے مرادوہ لوگ ہیں جواللّٰہ کی راہ میں جہا داوراعلائے کلمۃ اللّٰہ کیلئے نکلے ہوں ۔انہیں بھی زکوۃ ادا کی جاسکتی ہے۔

## (vii) ابن السبيل (مسافر):

اس سے مراد مسافر ہیں، چاہے وہ اپنے وطن میں خوشحال ہی کیوں نہ ہوں کیکن حالتِ سفر میں تنگدیتی کی صورت میں انہیں زکوۃ دی جاسکتی ہے۔

## (viii) غارمین ( قرض دار ):

اس سے مراد وہ لوگ جو قرض کے بوجھ تلے د بے ہوں اور قرض ادا نہ کر سکتے ہوں۔ انہیں قرض کی ادائیگی کیلئے زکوۃ دی جاسکتی ہے۔

# زكوة نهدين والول كيليّ وعيد:

قرآنی آیات میں جا بجاز کوۃ ادا کرنے کا اور مال کی حرص ولا کچ سے بیخنے کا حکم دیا گیا۔ زکوۃ نہ دینے والوں کے خلاف خدا ئے ذوالجلال نے سورۂ توبہ میں بہت سخت وعید بیان فر مائی ہے:

وَالَّذِینَ یَکُنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلاَ یُنفِقُونَهَا فِیُ سَبِیْلِ اللهِ فَبَشِّرُهُم بِعَذَابٍ أَلِیُمٍ ''اوروه لوگ جوسونا چاندی جمع کرکے رکھتے ہیں اور انہیں اللّٰد کی راہ میں خرچ نہیں کرتے ، انہیں دردنا ک عذاب کی خوشنجری سنادو'' (سورة التوبہ:۳۴)

# <u>زکوۃ کےفوائدوثمرات</u>

ز کو ۃ اسلام کے معاشی و معاشر تی نظام کا ایک اہم ستون ہے۔ کسی بھی معاشرے میں طبقات کی شکش اس وقت ہی شروع ہوتی ہے جب وہاں زکو ۃ کا نظام رائج ہوتواس کے مثبت اثرات اور فوائد پورے معاشرے پر بخو بی محسوں کئے جاسکتے ہیں۔

## زکوۃ کے انفرادی ومعاشی فوائد

یوں تو زکو ہے فوائد بے شار ہیں جن کا احاطہ ناممکن نہیں تو مشکل ضرور ہے، کیکن ان میں سے چندایک مندرجہ ذیل ہیں:

#### ا-مال ميں اضافه:

بظاہر تو زکو ق کی ادائیگی ہے یہ مجھا جاتا ہے کہ مال میں کی واقع ہور ہی ہے کین حقیقت یہ ہے کہ زکو ق مال میں اضافے کا سبب بنتی ہے۔خدا تبارک وتعالیٰ کا ارشادیا ک ہے۔

إِن تُقُرضُوا اللهَ قَرُضاً حَسَناً يُضَاعِفُهُ لَكُمُ

ترجمہ:اگرتم اللّٰد کواچھی طرح قرض دو( صدقه کرو ) تووه تمہارے لئے دوگنا کردےاس (مال ) کو۔ (سورۃ التغابن: ۱۷)

## ۲-دین کی نفرت:

ز کو قاکا لیک فائدہ ہے بھی ہے کہاں سے دین کی نصرت ہوتی ہے۔اللہ کی راہ میں جہاد کرنے والے مجاہدین کو مال واسباب مہیا کیا جاتا ہے۔اللہ تبارک وتعالیٰ کاارشاد ہے:

وَجَاهِدُوا بِأَمُوالِكُمُ وَأَنفُسِكُمُ فِي سَبيُلِ اللهِ

ترجمہ:تم الله کی راہ میں اینے مالوں اور جانوں سے جہاد کرو۔ (سورة التوبة: ١٩١)

# ۳-مال کی قربانی کاجذبه:

مال کی محبت ہر برائی کی جڑہے، مال کوانسان کیلئے فتنہ قرار دیا گیا ہے۔ زکوۃ کی ادائیگی کا فائدہ یہ ہے کہاس سےانسان اس بری محبت سے نجات یا تا ہے اور اس میں مال کی قربانی کا جذبہ بیدار ہوتا ہے۔

## ٧- خدمت خلق كاجذبه:

جب انسان زکو ۃ ادا کرتا ہے تو اس میں خدمت خلق کا جذبہ پیدا ہوتا ہے اور وہ سالا نہ زکو ۃ کے علاوہ نفلی صدقات پر بھی توجہ دیتا ہے۔ آج کے اس نفسانفسی کے دور میں خدمت خلق کا جذبہ یقیناً بہت اہمیت کا حامل ہے۔

# ۵-الله کے حکم کی خمیل:

مال کی محبت وہ شرہے جوانسان کا کہیں پیچپانہیں چھوڑ تا اور انسان اور اللہ کے احکام کے درمیان رکاوٹیں کھڑی کرتا ہے۔ لیکن زکو ق کی ادائیگی انسان کے دل سے مال کی محبت کو باہر نکال دیتی ہے اور اسے اللہ کے احکامات کی تعمیل کرنے کی عادت سے روشناس کراتی ہے۔

#### ۲\_سرمایه کاری میں اضافہ:

ادائیگی زکوۃ کا ایک فائدہ یہ بھی ہے کہ زکوۃ کے ذریعے پیدا ہونے والی کمی کو پورا کرنے کیلئے صاحب مال اپنی دولت کسی نہ کسی منفعت بخش کاروبار میں لگانے پرمجبور ہوجا تا ہے جس سے سر مایہ کاری میں اضافہ ہوتا ہے۔ زکوۃ کی شرح کیوں کہ صرف ڈھائی فیصد ہے لہٰذاصاحب مال بیرقم ، دیگر قتم کے بھاری ٹیکسوں کے مقابلے میں خوش دلی اور دیانت داری سے اداکر تا ہے۔

## ۷-ىزكىيۇس:

تزکیہ 'زکوۃ''سے ہی نکلا ہے جس کا مطلب ہے پاک کرنا، زکوۃ سے مال کی پاکیزگی کے ساتھ نفس اور دل کی پاکیزگی بھی حاصل ہوتی ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالی ہے:

الَّذِیُ یُوُّتِیُ مَالَهُ یَتَزَکَّی ترجمہ: جواپنامال دے کرتز کیہ حاصل کرتا ہے۔(اللیل:۱۸)

## زکوۃ کے اجتماعی ومعاشرتی فوائد

#### ا-امداد بالهمى:

ز کو قرن کی ایک بڑی افادیت ہے ہے کہ اس کی ادائیگی سے نادار و مفلس افراد کی مالی مدد ہوجاتی ہے اور چونکہ زکو قرض سمجھ کرادا کی جاتی ہے اس لئے دینے والا برتری کا احساس نہیں کرسکتا اور لینے والے کوا حساس کمتری نہیں ہوتا کیونکہ بیاس کاحق ہے۔اس طرح زکو قامت کے افراد کے مابین امدادِ باہمی کا کردارادا کرتی ہے۔

# ٢-طبقاتي كشكش كاخاتمه:

وہ معاشرہ جس میں زکوۃ کا نظام راج نہ ہو، طبقاتی کشکش کا شکار ہوجا تا ہے اور دولت کی تقسیم غیر منصفانہ ہوتی ہے۔امیر،

امیرتر ہوتا جاتا ہے اورغریب،غریب،تر کیکن اسلام کا معاشی نظام جس کی بنیا دز کو ہ کے اصولوں پر ہے اس میں طبقاتی کشکش کا خاتمہ کیا جاتا ہے اور دولت کی منصفانہ اور مساوایا نہ تقسیم کویقینی بنایا جاتا ہے۔

## ٣- پرامن اورخوشحال معاشرے کا قیام:

جبغریبوں کوان کے حقوق ملیں اوران کی مالی اعانت کی جائے تو معاشرے کا کوئی فرد مفلس و نادار نہیں رہتا اور معاشرے میں امن اور خوشحالی پیدا ہوتی ہے۔ کیوں کہ فساد کی اصل جڑ مال ودولت ہی ہوتا ہے۔اسلئے اسلام نے ہرصاحب نصاب پرز کو ۃ فرض کر کے غریبوں کو باعزت زندگی گزارنے کاحق دیا۔

#### ۸- ذخیرهاندوزی کاخاتمه:

کسی بھی معاشرے کی معاشی تباہی کا ایک بڑاسب ذخیرہ اندوزی بھی ہوتا ہے۔ زکو ۃ ایک ایسامؤثر فریضہ ہے جس کے نافند ہوتے ہی معاشرہ اس لعنت سے پاک ہوجا تا ہے۔ دولت چنددولت مندول کے ہاتھوں میں ہی جمع ہوکرنہیں رہ جاتی بلکہ ہرستی تک پہنچتی ہے۔ ذخیرہ اندوزوں کووعید سناتے ہوئے قرآن نے کچھ یوں کہا:

> وَالَّذِينَنَ يَكُنِزُونَ النَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلاَ يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرُهُم بِعَذَابٍ أَلِيُمٍ 0 يَوُمَ يُحُمَى عَلَيُهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُوى بِهَا جِبَاهُهُمُ وَجُنوبُهُمُ وَظُهُورُهُمُ هَـذَا مَا كَنَزُتُمُ لَأَنفُسِكُمُ فَذُوقُواْ مَا كُنتُمُ تَكُنِزُونَ.

> اور جولوگ سونا اور چاندی جمع کرتے ہیں اور اس کو اللہ کے رہتے میں خرچ نہیں کرتے اُن کو اس دن کے دردنا ک عذاب کی خوشخبری سنا دو ۔ ۳۲ ۔ جس دن وہ مال دوزخ کی آگ میں (خوب) گرم کیا جائے گا پھر اُس سے ان (بخیلوں) کی پیشانیاں اور پہلواور پیٹھیں داغی جائیں گی (اور کہا جائے گا پھر اُس ہے جوتم نے اپنے لئے جمع کیا تھا سوجوتم جمع کرتے تھے جائیں گی (اور کہا جائے گا) یہ وہی ہے جوتم نے اپنے لئے جمع کیا تھا سوجوتم جمع کرتے تھے (اب) اس کا مزہ چکھو۔ (سورۃ التوبہ: ۳۲،۳۵)



# سوال: زکوۃ کی ادائیگی کے چنداصول بیان کریں۔

# <u>زکوۃ کی ادائیگی کے چند اصول</u>

ز کو ۃ کے بارے میں مندرجہ ذیل عناصر کا خیال رکھنا جا ہے۔

ا۔ زکوۃ صرف مسلمانوں ہی سے لی جاتی ہے۔

۲۔ وہ عزیز وا قارب جن کی کفالت شرعاً فرض ہے (مثلا ماں باپ بیٹا بیٹی شوہر، بیوی وغیرہ) انھیں زکو ہ نہیں دی جاسکتی۔البتہ دور کے عزیز، غیروں کے مقابلے میں قابل ترجیح ہیں۔

۳۔ عام حالات میں ایک بستی کی زکوۃ خوداسی بستی میں تقسیم ہونی چاہیے۔البتہ اس بستی میں مستحقین زکوۃ نہ ہونے ، پاکسی دوسری

نستی میں ہنگامی صورت حال مثلاً سیلاب، زلزلہ، قحط وغیرہ کے مواقع پر دوسری بستی میں تقسیم کی جاسکتی ہے۔

۴۔ زکوۃ دینے والوں کو چاہیے کہ وہ ممکن حد تک اس بات کا اطمینان کرلیں کہ زکوۃ لینے والا اس کا مستحق ہے۔

۵۔ زکوۃ کی رقم سے ضرورت کی اشیاء خرید کر بھی مستحقین کودی جاسکتی ہیں۔

۲۔ مستحق ز کو ۃ کو ضروری نہیں کہ بیپیسہ یا مال ز کو ۃ کا ہے۔

ے۔ زکو ق کی ادائیگی ہرمسلمان پر فرض ہے جب اس کے پاس دولت نصاب تک پہنچ جائے۔

٨۔ مسلمانوں كے علاقوں ميں واقع كانوں كے معدنيات كے پيداوار پردس فيصد (10%) زكوة ہے اور بيزكوة كوتيل كى

صورت میں جمع کرنے کے لئے بہت اہم ہے۔ تمام مسلمان ملکوں میں تیل کی پیداوار کا دس فیصد حصہ ستحقین زکو ہ کاحق ہے۔

9۔ زکوۃ کی تقسیم جتنی جلدی ممکن ہو، کرنی چاہیے۔مثالی لحاظ سے زکوۃ کی وصولی کے بعد، 24 گھنٹوں کے اندراندراس کی تقسیم ہونی چاہئے۔

• ا۔ زکوۃ وصول کی جاتی ہےنہ کہ دی جاتی ہے۔ زکوۃ کے ان محصولین (Zakat Collectors) کوامیر (حاکم) مقرر کرے گا اور ان کی تنخواہ جمع شدہ زکوۃ سے دی جائے گی۔

☆.....☆

## سوال: حج کی فلفہ کیاہے؟ انسان کی انفرادی اوراجہاعی پر جج کے کیا اثرات مرتب ہوتے ہیں؟

## حج كامفهوم:

چ کے لغوی معنی ہیں زیارت کا ارادہ کرنا۔

شریعت کی اصطلاح میں حج وہ عبادت ہے جوخانہ کعبہ کی زیارت اور مناسک حج پر شتمل ہوتی ہے اور ہرصاحب استطاعت پرزندگی میں ایک مرتبہ فرض ہے۔

#### حج کی فرضیت:

ہجرت کے نویں سال ور ہے ہمیں مسلمانوں پر جج فرض کیا گیا۔حضورا کرم ایک جے نے اپنی حیات مبارکہ میں ایک جج کیا اور اس موقع پروہ تاریخی خطبہ ارشاد فرمایا جسے 'خطبہ ججۃ الوداع''کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔

## هج کاشمیں:

حج کی تین قشمیں ہیں:

(۱) قِران (۲) تمتّع (۳) إفراد

#### (۱) مج قران:

۔ نگیلفظی معنی ہیں ملانا۔ یہوہ حج ہے جس میں حج اور عمرہ دونوں عبادات کیلئے ایک احرام باندھ کرمناسک حج وعمرہ ادا کئے

جائیں۔ یعنی دونوں عبادات کے درمیان احرام کھول کر وقفہ و فاصلہ نہ کیا جائے بلکہ جس احرام سے ایک عبادت کی جائے اس کو جاری رکھتے ہوئے دوسری عبادت بھی اداکی جائے۔ گویا اس جج میں دونوں عبادات یعنی جج وعمرہ کوایک احرام کے اندر ملادیا جاتا ہے۔

## (۲) عجمتع:

تمتع کے نفظی معنی ہیں فائدہ اٹھانا۔ یہ وہ جج ہے جس میں پہلے عمرہ یا جج کا احرام باندھ کرادا کیا جائے پھراحرام کھول دیا جائے۔ اور کچھ وقفہ کے بعد دوبارہ احرام باندھ کر دوسری عبادت اداکی جائے۔

#### (۳) جج افراد:

افراد کے فظی معنی ہیں اکیلا و تنہا۔ یہ وہ جج ہے جس کے ساتھ عمرہ نہ کیا جائے صرف جج کا احرام باندھ کر مناسک جج اداکئے جائیں۔

# ايام جج:

جج ذى الجبة كى ٨ تاريخ سے كے ١٦ تاريخ تك اداكياجا تاہے۔ان يانچ دنوں كو "ايام جج" كہتے ہيں۔

### مناسك حج:

(۱) إحرام (حج كامخصوص لباس) (۲) طواف (۳) سعى (صفا،مروه كے درميان دوڑ)

(٤) حجراسود كاإستلام (بوسه) (٥) وقوف عرفه (٢) قيام مُر دلفه

(۷) رمی جمرات (کنگریاں مارنا) (۸) نحر قربانی) (۹) حلقِ رأس (سرمونڈوانا)

## حج كى اہميت قرآن كى روشنى ميں:

(i) وللهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيْلاً

ترجمه: لوگوں پراللہ کاحق ہے جوکوئی بیت اللہ تک آنے کی قدرت رکھتا ہووہ حج کیلئے آئے۔ (سورۃ آل عمران: ۹۷)

(ii) الُحَجُّ أَشُهُرٌ مَّعُلُومَاتُ

ترجمه: حج كے مهينے (معتبن بيں جو) معلوم بيں۔ (سورة البقرة: ١٩٧)

(iii) وَأَتِمُّواُ الْحَجَّ وَالْعُمُرَةَ لِلهِ

ترجمه: اورج اورهم والله كيلئ يورايوراادا كرو (سورة البقرة: ١٩٢)

## حج كى اہميت احاديث كى روشنى ميں:

(i) يأَيُّهَا النَّاسُ قَدُ فُرِضَ عَلَيْكُمُ الْحَجُّ فَحُجُّوا.

ترجمه: العولواتم يرجج فرض كيا كيالهذاتم فج كرو

(ii) مَنُ حَجَّ الْبَيْتَ فَقَضىٰ مَنَاسِكَهُ وَسَلِمَ الْمُسُلِمُونَ مِن لِّسَانِهِ وَيَدِهٖ غُفِرَلَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنُ ذَنْبِهِ.

ترجمہ: جس شخص نے بیت اللہ کا حج کیا، اور اس کے مناسک (پوری طرح) ادا کئے، اور اس کی زبان اور ہاتھ سے

دوسرے مسلمان محفوظ رہے تواس کے بچھلے گناہ معاف کردئے گئے۔''

(iii) مَنُ حَجَّ لِللهِ فَلَمُ يَرُفَتُ وَلَمُ يَفُسُقُ رَجَعَ كَيَوُم وَلَدَتُهُ أُمُّهُ.

ترجمہ: جوکوئی خالصتاً اللہ تعالی کے حکم کی تعمیل میں حج کرتا ہے اور دورانِ حج فسق و فجور سے باز رہتا ہے وہ اس طرح (گناہوں سے یاک ہوکر)لوٹنا ہے جیسے اس دن تھا جس دن اس کی مال نے اسے جنا تھا۔'' ( بخاری )

# <u>جے کے فوائداور ثمرات</u>

جج کااصل فائدہ گناہوں کی معافی ہے جسیا کہ بے ثاراحادیث مبارکہ سے واضح ہے۔اس بنیادی فائدہ کے علاوہ اور بھی جج بہت سے انفرادی اوراجتماعی فوائد ہیں جن کامختصر جائزہ یہاں پیش کیا جاتا ہے:

## <u>جے کے انفرادی فوائد</u>

### ا- گناهون کی معافی:

جج کاسب سے بڑا فائدہ میہ ہے کہ انسان کے تمام پچھلے گناہ معاف ہوجاتے ہیں۔اگرخالص اللہ کی رضا کیلئے جج کیا جائے اور جج کی جملہ شرا کط پوری کرنے کے علاوہ کسی مسلمان کوزبان وہاتھ سے تکلیف نہ دی جائے تو انسان کے تمام پچھلے گناہ معاف کردیے جاتے ہیں۔حضورا کرم ایکٹے کا ارشاد ہے:

مَنُ حَجَّ لِللهِ فَلَمُ يَرُفَتُ وَلَمُ يَفُسُقُ رَجَعَ كَيَوُمٍ وَلَدَتُهُ أُمُّهُ.

ترجمہ: جوکوئی خالصتاً الله تعالی کے علم کی تعمیل میں جج کرتا ہے اور دورانِ جے فتق و فجور سے بازر ہتا ہے وہ اس طرح (گناہوں سے پاک ہوکر) لوٹنا ہے جیسے اس دن تھا جس دن اس کی مال نے اسے جنا تھا۔'' ( بخاری )

#### ۲- کیسانیت:

جے کے اجتماع میں مختلف اقوام سے تعلق رکھنے والے اور مختلف زبانیں بولنے والے لوگ جمع ہوتے ہیں جو مختلف رنگ ونسل سے وابستہ ہوتے ہیں لیکن جے کے دوران تمام حاجی لٹھے کی دو چا دریں پہن کر اللہ کے حضور پیش ہوجاتے ہیں اور تمام تر علاقائی وابستگیوں سے بالاتر ہوکرایک ساتھ عبادت کرتے ہیں۔ بڑے چھوٹے اورامیر غریب کا کوئی فرق نہیں رہتا۔

## ۳- قربِ خداوندی:

عام طور پرآج کاانسان اللہ تعالی سے دورر ہتا ہے اور اسے ہروقت اللہ تعالیٰ کا استحضار نہیں رہتا لیکن حج کا ایک فائدہ یہ ہے کہ جب انسان حج کرنے ہیت اللہ پر حاضری دیتا ہے تو وہ دل وجان سے اللہ کے قریب ہوجا تا اور اپنے محبوب حقیقی کو اپنے آس پاس محسوس کر کے اس کی محبت میں کھوجا تا ہے۔

## ۳-مقامات مقدسه کی زیارت:

جے کے موقع پر عالم اسلام کے جاج اسلامی تاریخی مقامات اور آثار مقدسہ کی زیارت کرتے ہیں جس سے دورابرا ہیمی کی یادیں تازہ ہوتی ہیں مسجد حرام کے علاوہ مکہ مکر مہاورا سکے آس پاس کی کئی مساجد قابل زیارت ہیں جیسے مسجد جن ، مسجد الکبش وغیرہ ۔ یہ سب بہت ہی یادگار مقامات ہیں جن کی نظیر کہیں نہیں ملتی ، صفااور مروہ کوخدائے تعالیٰ نے شعائر اسلام قرار دیتے ہوئے فرمایا:

# إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُوةَ مِن شَعَآئِرِ اللهِ لِي اللهِ تَرجمه: بِينَ صِفَا وَرمروه الله كَي نشانيون مِين سِيم بين \_ (سورة البقرة: ١٥٨)

#### ۵-الله کاخوف:

جب انسان مج کاارادہ کرتا ہے تواسے احساس ہوتا ہے کہ اس نے بیت اللّٰہ شریف جا کرخدا کا سامنا کرنا ہے۔اللّٰہ کومنھ دکھانا ہے۔ یہا حساس انسان کے دل میں خدا کا خوف پیدا کرتا ہے لہذاوہ تقویٰ و پر ہیزگاری اختیار کرتے ہوئے گنا ہوں سے بچتا ہے۔

#### ٢\_جامع العبادات:

جج جیسی جامع عبادت میں تمام عبادات کی روح شامل ہے۔ جج کے لیے روائگی سے واپسی تک دورانِ سفر نماز کے ذریعے قرب الہی میسر آتا ہے۔ جج کے لیے مال خرچ کرناز کو قاسے مشابہت رکھتا ہے۔ نفسانی خواہشات اوراخلاقی برائیوں سے پر ہیزا پنے اندر روز رے کی سی کیفیت رکھتا ہے۔ گھر سے دوری اور سفر کی مشقت میں جہاد کا رنگ ہے۔ ام المؤمنین حضرت عاکشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے آپ آلی ہے نفر مایا:

''سب سے افضل جہاد حج مبرور (مقبول) ہے۔''

### <u>ج کے اجتماعی فوائد</u>

#### ا-اخوت اسلامی:

جے کے موقع پر جمع ہونے والے مسلمان آپس میں اسلامی اخوت کے جذبہ سے سرشار ہوتے ہیں اور مختلف اقوام سے تعلق ہونے کے باوجودایک دوسرے کے لئے اجنبی نہیں ہوتے ،سب کا لباس اور انداز کیسال ہوتا ہے۔ مختلف مما لک کے مسلمانوں کے اس طرح ایک جگہ ہونے سے بیجہتی اور اخوت اسلامی پروان چڑھتی ہے۔

#### ۲-اجتماع ملت اسلاميه:

جج کے موقع پرسارے عالم اسلام سے حجاج کرام رنگ ونسل ، قوم وطن کے امتیازات سے بلند و بالا ہوکرا یک ہی مرکز یعنی مکہ معظّمہ میں حاضر ہوجاتے ہیں جس سے اتحادِ عالم اسلام اور مساواتِ محمدی کا ایک روح پرور منظر نظر آتا ہے جسے دیکھ کرغیر بھی متاثر ہوئے بغیر نہیں رہ سکتے۔الغرض حج اتحاد عالم اسلام کا ایک عظیم روحانی اجتماع ہوتا ہے۔

#### ۳-فرقه واريت كاخاتمه:

آج دنیا میں مسلمان مختلف فرقوں میں بیٹے ہوئے ہیں جوروتِ اسلامی کے لئے سم قاتل ہیں۔ جج کے موقع پرتمام مسلمان فرقہ وارانہ اختلافات بھلا کراور ہرطرح کی تفریق سے بالاتر ہوکر بیفریضہ انجام دیتے ہیں۔ جج مسلمانوں کو متحد ومتفق رہ کر دنیا کی قیادت کرنے کا درس دیتا ہے۔

# ٧٧ - نظم وضبط:

جج کے اجتماع میں حجاج کرام جس نظم وضبط کا مظاہرہ کرتے ہیں ایسادوسرے کسی بھی معاشرتی اور نہ ہبی اجتماع میں دیکھنے میں نہیں آتا۔ایک ہی وقت میں منی میں قیام، وقو فء وقدم فردافعہ جمرات کی رمی ،غرض انسانوں کا ایک ٹھاٹھیں مارتا ہواسمندر بڑی با قاعدگی اورامن وامان کے ساتھ مناسک حج اداکر تاہے جوظم وضبط کا حسین مظاہرہ ہے۔

## ۵- تجارتی و بین الاقوامی تعلقات:

جج کے موقع پر عالم اسلام کے حجاج مکہ مکر مہاور مدینہ منورہ میں خرید وفر وخت کرتے ہیں، سیاسی اکا ہرین آپس میں ملتے ہیں، علماءمشان نخ اور دانشوروں کی ملاقاتیں ہوتی ہیں۔اور اس طرح تجارتی اور بین الاقوامی تعلقات کوفر وغ حاصل ہوتا ہے۔

☆......☆

# سوال: قرآن وحدیث کی روشنی میں جہاد کی اہمیت بیان کریں۔ جہاد کی اقسام بیان کریں۔

# <u>جھاد</u>

## جهاد كامفهوم:

جهاد کے لغوی معنی ہیں'' کوشش اور جدوجهد کرنا''

اصطلاح میں حق کی سربلندی کے لئے ہرفتم کی کوشش،قربانی اورایثار کرنا اپنی تمام مالی اور جسمانی قو توں کواللہ کی راہ میں قربان کرنا،اللہ کے دشمنوں کے اسلام مخالف حربوں کورو کنا بلکہ اگر اس کے لئے میدان جنگ میں آکران سے لڑنا بھی پڑے تو اس سے بھی دریغے نہ کرنا جہاد کہلاتا ہے۔

#### جهاد کی فرضیت:

ہجرت کے بعدس جری میں جہا دفرض ہوا۔اسلام کا پہلاغزوہ،غزوہ بدراسی سال پیش آیا۔

#### جنگ اور جهاد مین فرق:

جنگ کا مقصد جاہ وجلال کا حصول اور مقتدر طاقتوں پر قبضہ ہوتا ہے جبکہ جہاد کا مقصد اعلاء کلمۃ اللہ یعنی اللہ کے قانون کی حاکمیت قائم کرنا ہے۔

# جهادى الميت قرآن كى روشى مين:

(١) يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَرِّضِ الْمُؤُمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ

ترجمه: الغ بي الله مونين كوجهاد برا بهاريخ ـ (سورة الانفال: ٦٥)

(٢) كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرُهُ لَّكُمُ

ترجمه: تم پرجها وفرض كيا گيا ہے حالانكه وہ تمهيں ناپسنديدہ ہے۔ (سورة البقرة: ٢١٢)

(٣) وَقَاتِلُوهُمُ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِتُنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ لِلهُ

ترجمہ: اور (مسلمانو!)ان کا فروں سے لڑتے رہو، یہاں تک کہ فتنہ باقی نہ رہے،اور دین پورے کا پورااللہ کا ہوجائے۔ (سورۃ الانفال: ۳۹)

# جهادى فضيلت احاديث كى روشى مين:

(١) إِنَّ أَبُوَابَ الْجَنَّةِ تَحُتَ ظِلاَلِ السُّيُوف

ترجمہ: جنت کے درواز یا تلوار کے سائے تلے ہیں۔ (مسلم)

(٢) لَغَدُوةٌ فِي سَبِيُلِ اللهِ أَوْ رَوْحَةٌ خَيْرٌ مِّنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيُهَا

ترجمہ: ایک صبح کیلئے یاایک شام کیلئے خدا کی راہ میں جہاد کی غرض سے شرکت دنیا اور دنیا کی چیزوں سے بہتر ہے۔ (بخاری ومسلم)

ترجمه: میں چاہتا ہوں کہاللہ کی رَاه میں قل (شہید) کیا جاؤں، پھر زندہ کیا جاؤں، پھر قتلکیا جاؤں، پھر زندہ کیا جاؤں، پھر قبل کیا جاؤں، پھر زندہ کیا جاؤں، پھر شہید کیا جاؤں۔ (بخاری ومسلم)

## جهاد کی اقسام:

علماء نے جہادی مختلف اقسام بیان فرمائی ہیں جن میں:

(۱) جهاد بانفس (۲) جهاد بالعلم (۳) جهاد بالمال (۴) جهاد بالقلم (۵) جهاد بالسيف

#### (۱)جهاد بالنفس:

جہاد بالنفس کا مطلب میہ ہے کہا پیخفس کے ساتھ جہاد کرنا یعنی شریعت کی طرف سے منع کردہ امور کے خلاف اپنے نفس کو رو کے رکھنا اس کے لئے جتنی بھی مشقت اٹھانی پڑے برداشت کرنا۔اسے'' جہادا کبر'' بھی کہتے ہیں۔

# (۲) جهاد بالعلم:

دنیا کا تمام شراورفساد جہالت کا نتیجہ ہے،اس کا دور کرنا نہایت ضروری ہے۔اگرانسان عقل وشعور رکھتا ہے تواسے چاہئے کہ دوسروں کو بھی اس سے فیض پہنچائے۔اسی علمی انداز میں دین کی دعوت و تبلیغ کو جہاد بالعلم کہتے ہیں۔نتائج اورافا دیت کے لحاظ سے اس کو بہت اہمیت حاصل ہے۔

# (٣)جہاد بالقلم:

جہاد کی ایک قتم جہاد بالقلم بھی ہے۔قلم سے جہاد کا مطلب یہ ہے کہ انسان حق باتوں کو اپنے قلم کے ذریعے دوسروں تک پہنچائے اور اس سلسلے میں جو بھی ممکن کوشش ہو سکے اس سے در لیغ نہ کر ہے۔

#### (س)جهاد بالمال:

جہادی ایک قسم جہاد بالمال بھی ہے۔ س کا مطلب یہ ہے کہ اللہ نے انسان کو جو مال عطا کیا ہے اسے حق کی مددونصر ت اور اللہ کی رضا کے لئے اس کے راستے میں خرچ کرنے سے گریز نہ کرے۔ جوآ دمی اللہ کے دیئے ہوئے مال کوایسے مواقع پرخرچ کرنے سے انگھا تا ہے یا بخل کرتا ہے تو قرآن میں اس کے لئے وعیدموجود ہے، چنانچہ ارشاد ہے:

وَالَّذِیْنَ یَکُنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلاَ یُنفِقُونَهَا فِی سَبِیُلِ اللهِ فَبَشِّرُهُم بِعَذَابٍ أَلِیُمِ ترجمہ:''اوروہ لوگ جوسونا چاندی جمع کر کے رکھتے ہیں اور انہیں اللّٰہ کی راہ میں خرچ نہیں کرتے ، انہیں در دناک عذاب کی خوشخری سنادو۔''(سورۃ التوبہ:۳۴)

#### (۵) جهاد بالسيف:

یعنی تلوار سے جہاد کرنا۔میدان جہاد میں آخر حق کے مخالفین سے رضاء الہی کے حصول کے لئے اس جذبے کے ساتھ لڑنا کہ سارا دین اللّٰہ کا ہوجائے اور کفر مٹ جائے یا مغلوب ہوکر دنیا میں رہے اور حق کے راستے میں کسی قشم کی رخنہ اندازی کی کوشش نہ کرے۔قرآن نے کہا:

وَقَاتِلُوهُمُ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِتُنَةٌ وَيَكُونَ الدِّيْنُ كُلُّهُ لِلهُ ترجمہ:اور(مسلمانو!)ان كافروں سے لڑتے رہو، يہاں تک كه فتنه باقی نهرہے،اوردين پورے كاپوراالله كاہوجائے۔ (سورة الانفال: ۳۹)

## جهاد بالسيف كي دونشمين بين:

(۱) مدافعانہ جہاد: اگرکوئی غیرمسلم قوت کسی مسلمان ملک پرحملہ کردے تواس کے دفاع میں کیا جانے والا جہاد مدافعانہ کہلا تا ہے۔

## (۲) اقدامی جہاد: اگر کوئی مسلم ملک کسی کا فرملک پر حملہ میں پہل کر نے توبیا قدامی جہادیا مصلحانہ جہاد کہلائے گا۔

#### جہاد کے مقاصد

#### (۱) دين كاتحفظ:

اسلامی معاشرے میں جہاد کے دیریااثرات مرتب ہوتے ہیں اور مسلمانوں کو بے شارفوا کد حاصل ہوئے ہیں۔ان میں سے سحفظ دین سب سے اہم فائدہ ہے۔اس کا مطلب ہیہ ہے کہ جو باطل قوتیں اسلام کونقصان پہنچانے کے لئے سراٹھا ئیں ان کو جہاد ہی کے ذریعے دبایا جاتا ہے۔ یعنی شحفظ دین کے لئے کڑنا بھی جہاد کا اہم ترین فائدہ اور تقاضا ہے۔

#### (۲) ملک وملت کا د فاع:

دین کے تحفظ کے ساتھ ساتھ جہاد کے فوائد میں تحفظِ ملک وملت یعنی دفاعِ وطن بھی ایک اہم فائدہ ہے۔ یعنی جب بھی طاغوتی قو تیں کسی ملک وملت کے جاشندوں پرفرض ہوجا تا ہے۔ گویا جہادہی کے ذریعے ملک وملت کا دفاع کیاجا تا ہے۔

#### (س) اعلائے کلمة الله:

جہادہی کے ذریعے اللہ کے دین کوغالب کیا جاتا ہے اور اس کے کلے کو بلند کیا جاتا ہے۔ اسلامی تاریخ میں جب جب دین کی سربلندی کی ضرورت پیش آئی ۔ تو جہادہی کو ذریعہ بنا کر اللہ کے دین کوغالب کیا گیا۔ اس ریت کی ابتداءخود حضور کے متعدد غزوات میں بنفس نفیس شرکت فرما کر کی ۔

# (۴) دين کي تبليغ:

حضور المت محمدی کی ذمہ داری ہے اور امر بالمعروف اور نہی عن المنکر امت محمدی کی ذمہ داری ہے اور امر بالمعروف اور نہی عن المنکر امت محمدی کی ذمہ داری ہے اور امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کی بہترین صورت جہاد ہی ہے۔ بہلیغ دین کے راستے میں جو باطل قو تیں مزاحمت کریں ان کے خلاف لڑنا بھی جہاد ہے۔ اس طرح بیکہا جا سکتا ہے کہ جہاد کا ایک اہم ترین فائدہ بین بھی ہے۔

## (۵) كفارك قلوب ميں رعب:

جہاد کا اصل مقصد اعلاءِ کلمۃ اللہ (یعنی اللہ کے قانون کی سربلندی) ہے،ٹیپوسلطان کامشہور مقولہ ہے''شیر کی ایک دن کی زندگی گیدڑ کی سوسالہ زندگی سے بہتر ہے۔''جہاد کا بنیا دی مقصد سے ہے کہ جہاد مسلمانوں کوعزت وقار کے ساتھ جینا سکھا تا ہے۔ جہاد ہی کی بدولت اللہ تبارک و تعالیٰ کفار کے دلوں میں مسلمانوں کا رعب پیدا کرتے ہیں۔ارشاد خداوندی ہے:

سَأُلُقِى فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرَّعُبَ فَاضُرِبُوا فَوُقَ الْأَعْنَاقِ

ترجمه: میں ابھی کفار کے قلوب میں رعب ڈال دیتا ہوں سوتم ( کفار کی ) گردنوں پر مارو۔ (سورۃ الانفال:۱۲)

## (٢)نفس برقابو:

جہاد کی ایک قتم جہاد بالنفس بھی ہے جس کے ذریعے سے فنس اہمارہ پر قابو حاصل کیا جاتا ہے۔اس تناظر میں جہاد کا ایک مقصد ریجھی ہوا کہاس کے ذریعے سے فنس پر قابو کیا جائے اور فسق و فجور سے گریز کیا جائے۔

### (4) مال غنيمت كاحصول:

ویسے تو مومن کے جہاد کا مقصد ہر گز دنیاوی مال ومتاع کا حصول نہیں ہوتا، بقول علامہ اقبال:

ع: نه مال غنيمت نه كشور كشائي

لیکن بی حقیقت ہے کہ جہاد کے ذریعے مفتوح قوم اور مفتوح علاقہ جات سے خطیر مال غنیمت حاصل کیا جا تا ہے جو کہ خدا تعالی کی طرف سے مسلمانوں کیلئے دنیاوی انعام وا کرام ہے۔

## (٨) اسلامي رياست كي وسعت:

ابتدائی طور پر جہاد کی دوشمیں ہیں:ایک قد وی جہاد اور دوسراد فاعی جہاد۔ د فاعی جہاد تو تب کی جاتا ہے جب دشمن حمله آور ہو جبکہ قد ومی جہاد میں مسلمان خود کسی غیر مسلم ریاست پر حمله آور ہوتے ہیں جس کا مقصد صرف بیہ ہوتا ہے کہ اسلامی ریاست کا دائرہ کار اور بھی وسیع ترکیا جائے۔



# <u>والدین کے حقوق</u>

#### تمهيد:

اسلام نے والدین کی خدمت واطاعت اوران سے حسن سلوک کو بہت اہمیت دی ہے۔اور قر آن کریم میں اللہ تعالی نے جا بجاا پنی عبادت کے فوراً بعد والدین سے حسن سلوک کا تھم دیا ہے۔

یہ ایک مسلم حقیقت ہے کہ پیدائش سے موت تک انسان اپنے والدین کامختاج ہوتا ہے، جب انسان پیدا ہوتا ہے تو والدین کامختاج ہوتا ہے، جب انسان پیدا ہوتا ہے تو والدین کے اسنے احسانات ہوتے ہیں کہ اگر وہ ہی اس دیکھ بھال اور صفائی سھرائی کا سارا انتظام کرتے ہیں ۔۔۔۔۔۔ ہر انسان پر والدین کے اسنے احسانات کے جواب میں ان کی ساری زندگی بھی ان کی خدمت کر تارہے تب بھی ان کے احسانات کا بدلہ نہیں چکا سکتا گئے ان کی اطاعت اور ان سے حسن سلوک کرسکتا ہے۔ یوں وہ کسی قدر والدین کے احسانات کا بدلہ چکا سکتا ہے۔ قرآن وحدیث میں اولا دیر والدین کے جو تقوق بیان کئے گئے ان میں سے چندا یک کا ذکر یہاں کیا جارہا ہے۔

# حقوق والدين قرآن كي روشني مين:

(١) وَقَضَى رَبُّكَ أَلَّا تَعُبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالُوَ الِدَيْنِ إِحْسَاناً

تر جمہ: اور تیرے رب نے فیصلہ کر دیا ہے کہتم کسی کی عبادت نہ کر ومگر صرف اس کی ،اور والدین کے ساتھ نیک سلوک کرو۔ (سورۃ بنی اسرائیل: ۲۳)

(٢) وَوَصَّيْنَا الْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَانًا

ترجمہ: ہم نے انسان کواینے والدین کاحق پہچاننے کوتا کیدگی ہے۔ (سورۃ الاحقاف: ۱۴)

(٣) فَالاَ تَقُل لَّهُمَا أُفِّ وَالاَ تَنْهَرُهُمَا وَقُل لَّهُمَا قَوُلاً كَرِيماً

ترجمہ: توانہیں (والدین کو)''اف'' تک نہ کہو،اور نہانہیں جھڑکو، بلکہان سے عزت کے ساتھ بات کیا کرو۔ (سورۃ بنی اسرائیل: ۲۳)

(٣) وَصَاحِبُهُمَا فِيُ الدُّنْيَا مَعْرُوفاً

ترجمه: اوردنیامیںان کے ساتھ نیک برتاؤ کرتے رہو۔ (سورۃ اللقمان: ۱۵)

# حقوق والدين احاديث كي روشني مين:

(١) رِضَا الرَّبِّ فِي رِضَا الْوَالِدِ، وَسُخُطُ الرَّبِّ فِي سُخُطُ الْوَالِدِ

ترجمہ: پروردگاری خوشی باپ کی خوشی میں ہے اور پروردگار کی ناراضگی والد کی ناراضگی میں ہے۔ (تر نہ ی

(٢) أَفْضَلُ الْأَعْمَالِ الصَّلاةُ لِوَقْتِهَا وَ بِرُّ الْوَالِدَيْنِ

ترجمہ: سب سے افضل عمل وقت پرنماز پڑھنا،اور والدین سے حسن سلوک کرنا ہے۔ (مسلم)

(٣) قَالَ بَعُدَ مَنُ أَدُرَكَ أَبَوَيُهِ الْكِبَرَ أَوُ أَحَدَهُمَا فَلَمُ يَدُخُلاهُ الْجَنَّةَ، قُلُتُ آمِين.

رَجمه: (حضوطَ الله فَيْ مَا يَا كَهُ جَرِيلٌ فَي كَهَا "بِهلاك بهووة خض جس كسامناس كوالدين ياان ميں سے كوئى الك بهووة خض جس كسامناس كوالدين ياان ميں سے كوئى الك برط الله كو يائيں اوروہ اس كوجنت ميں داخل نه كرائيں "، ميں في كها: "آمين ـ " بخارى ور مذى ) جَاءَ رَجُلٌ إِلَىٰ النّبِي عَلَيْكُ يَسُتَأْذِنُهُ فِي الْجِهَادِ، فَقَالَ: "أَحَيُّ وَالِدَاكَ"، قَالَ: "فَعُمْ"، قَالَ: "فِفِيهُ هَا فَجَاهِدُ".

"فِفِيهُ هَا فَجَاهِدُ".

ترجمہ: ایک شخص حضوط اللہ کے پاس جہاد کی اجازت لینے آیا، تو آپ اللہ نفر مایا: 'کیاتمہارے والدین زندہ ہیں؟'' اس نے کہا جی ہاں! آپ اللہ نے فر مایا'' تو ان دونوں میں ہی جہاد کرو۔'(یعنی تمہارے لئے ماں باپ کی خدمت جہاد سے زیادہ افضل ہے)

# حقوق والدين:

انسان پراپنے والدین کے بے پناہ حقوق اوراحسانات ہوتے ہیں جن کا احاطہ کرنا یہاں محال ہے۔ان میں سے چیدہ چیدہ کا ذکریہاں کیاجا تاہے۔

#### (۱) ادب واحترام:

والدین کاسب سے پہلات ہیہے کہ والدین کا ادب واحتر ام کیا جائے ،ان سے ہرتتم کی گتا خی سے بچاجائے۔گفتگواور بات چیت کے دوران عزت و تکریم کو کھوظِ خاطر رکھا جائے۔ان کو جھڑ کنا یا اونچی آ واز میں بات کرنا بلکہ اف تک کہنے سے گریز کیا جائے۔جیسا کہ ارشادر بانی ہے:

فَلاَ تَقُل لَّهُمَا أُكِّ وَلاَ تَنْهَرُهُمَا وَقُل لَّهُمَا قَوُلاً كَرِيُماً

ترجمہ: توانہیں (والدین کو)''اف'' تک نہ کہو، اور نہ انہیں جھڑکو، بلکہ ان سے عزت کے ساتھ بات کیا کرو۔ (بنی اسرائیل: ۲۳) (۲) حسن سلوک:

والدین سے حسن سلوک کا مطلب یہ ہے کہ جیسے بھی ہو سکے ان سے اچھا برتاؤ کرے ۔ ان کی خدمت میں پیش پیش پیش رہے۔ ان کے حکم فوراً بجالائے۔ ان کی تمام تکالیف دور کرے۔ دنیا کے جھمیلوں میں لگ کران سے بے رخی نہ برتے بلکہ اپنے اوقات میں سے ان کے لئے وقت نکا لے اور خوش دلی سے ان کے کام بجالائے۔

#### (m) اطاعت وخدمت:

والدین کی خدمت واطاعت میں اللہ کی رضا ہے۔والدین کی خدمت کی اتنی اہمیت ہے کہاس ممل کو جہاد سے بھی افضل قرار دیا گیا ہے:

جَاءَ رَجُلٌ إِلَىٰ النَّبِيِّ عَلَيْكُ مِسُتَأْذِنَهُ فِي الْجِهَادِ، فَقَالَ: "أَحَيُّ وَالِدَاكَ"، قَالَ: "نَعَمُ"، قَالَ: "فِفِيهِ مَا فَجَاهِدُ" رَجَم: ايك شخص حضور عَلِيكَ يُس جَهاد كى اجازت ليخ آيا، تو آپ عَلِيكَ فِي نَهِ مَا فَحَاهِدُ وَ اللهُ عَنْ مَا يَا تُحْمَ عَضُور عَلِيكَ فَي إِس جَهاد كى اجازت ليخ آيا، تو آپ عَلِيكَ فَي فَي اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ ا

#### (۴) کثرت سے دعا:

والدین کی زندگی میں ان کی لمبی زندگی کیلئے اور ان کی وفات کے بعد ان کی مغفرت کیلئے دعا کرتے رہنا چاہئے۔اللّٰہ پاک نے انسان کواپنے والدین کے لیے دعا کرنے کا صرف حکم نہیں دیا، بلکہ خود اسے وہ الفاظ سکھائے جن کے ذریعے والدین کیلئے دعا کی جائے۔ چنانچے اللّٰہ تبارک و تعالی کا ارشادہے:

#### وَقُل رَّبِّ ارْحَمُهُمَا كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيراً

ترجمه: اور (والدین کیلئے) یہ دعا کروکہ اے رب!ان پر رحم فرما جیسا کہ انہوں نے بچین میں مجھے یالا۔ (بنی اسرائیل: ۲۴)

## (۵) والدين كي نافرماني نهرنا:

والدین کی نافر مانی کوسخت نا گوارگردانا گیاہے۔اوران سے ہرطرح کی بدسلوکی سے نع کیا گیاہے۔حضور اللہ نے والدین کی نافر مانی کو کبیرہ گناہوں میں شارکیاہے۔ چنانچہ ارشاد نبوی اللہ ہے:

بڑے گناہ یہ ہیں: (۱) خدا کا شریک بنانا (۲) والدین کی نافر مانی کرنا (۳) ناحق قبل کرنا (۴) جھوٹی قسم کھانا

#### (٢) كافروالدين كى بھى اطاعت:

مسلمان تو مسلمان ، والدین اگر کا فربھی ہوں تب بھی دنیاوی معاملات میں ان کی اطاعت ضروری ہے۔ ہاں اگر وہ دین کےخلاف بات کریں توان کی بات رد کی جاسکتی ہے۔اللہ تعالی کاارشاد ہے:

وَإِن جَاهَدَاکَ عَلَى أَن تُشُرِکَ بِیُ مَا لَیْسَ لَکَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعُهُمَا وَصَاحِبُهُمَا فِیُ الدُّنْیَا مَعُرُوفاً ترجمہ:''اگروہ تم پد دباؤڈ الیں کہتم میرے ساتھ کسی ایسے کو شریک کروجس کا تمہیں علم نہیں توان کی بات ہرگزنہ مانو،اوردنیا میں ان کے ساتھ اچھا برتا ؤکرتے رہو۔'' (اللقمان: ۱۵)

# (4) والدين كے دوستوں كى تعظيم:

اولادکواپنے والد کے دوستوں اوراپی والدہ کی سہیلیوں کی تعظیم کرنی جا ہیے۔سووالدین کا احتر ام کس قدر زیادہ ہے کہ ان کی وجہ سے ان کے دوستوں کا احتر ام ان کی وفات کے بعد بھی کرنے کی تلقین کی گئی ہے۔حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت ہے، نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

"سب سے بڑی نیکی میہ ہے کہ آ دمی اپنے باپ سے دوستانہ تعلقات رکھنے والوں سے علق جوڑ کرر کھے۔" (صحیح مسلم)

#### (٨) مالى امداد:

اولا دخوداوراولا د کامال، والدین کا بی ہوتا ہے، کین اگر والدین بڑھا پے کو پہنچ جائیں تو اولا د کی ذمہ داری ہے کہ والدین کی مالی امداد کرے اور جس طرح بچپن میں والدین نے اس کی ہرخوا ہش وحاجت پوری کی اب اولا د کی ذمہ داری ہے کہ وہ والدین کی ہر حاجت پوری کرے۔ایک حدیث میں ارشادہے:

> أَنْتَ وَمَالُكَ لِأَبِيْكَ ترجمہ: تواور تیرامال تیرے باپ کا ہے۔ (ابوداؤد)

# <u>اولاد کے حقوق</u>

## تمهيد:

جس طرح اولا دیر والدین کے کچھ فرائض ہیں بالکل اسی طرح والدین پر بھی اولا د کے بہت سے فرائض ہیں۔جنہیں ہم ''اولا دے حقوق'' کہہ سکتے ہیں۔اولا دکی بقاء ،تحفظ ، بہترین نشو ونمااور بہترین تربیت کا ذمہ داراسلام نے والدین کو گھہرایا ہے۔اولا د والدین کی آنکھوں کی ٹھنڈک ہوتی ہے۔اولا دجیسی بھی ہواوروہ اپنے والدین سے جبیبا بھی سلوک کرے والدین اسے اپنے جگر کا گوشہ مانتے ہیں۔

قرآن وحدیث میں اولا د کے جن حقوق کا تذکرہ کیا گیا ہے ان کو مخضراً یہاں بیان کیا جار ہاہے:

## اولا دیےحقوق قرآن کی روشنی میں:

وَلاَ تَقُتُلُوا أَوْلادَكُمُ خَشْيَةَ إِمْلاق نَّحُنُ نَرُزُقُهُمْ وَإِيَّاكُم

ترجمہ: اوراینی اولا دکوافلاس کے ڈریے تل نہ کرو۔ہم انہیں بھی رزق دیں گےاور تمہیں بھی۔ (بنی اسرائیل: ۳۱)

(٢) وَلاَ تَقْتُلُوا أَوُلاَدَكُم مِّنُ إِمُلاَق نَّحُنُ نَرُزُقُكُمُ وَإِيَّاهُمُ

ترجمہ: اوراینی اولا دکو فلسی کے ڈریے آپ نہ کرو، ( کیونکہ ) ہم تمہیں بھی رزق دیتے ہیں اورانہیں بھی۔(الانعام: ۱۵۱)

(m) وَإِذَا الْمَوُوُّودَةُ سُئِلَتُ، بِأَيِّ ذَنبِ قُتِلَتُ

ترجمہ: اور جب اس لڑکی سے جوزندہ دفنائی گئی ہو یو چھا جائے گا کہوہ کس گناہ میں ماری گئی۔ (الْکویر: ۹،۸)

## اولا د کے حقوق احادیث کی روشنی میں:

أَلا كُلُّكُمُ رَاع وَكُلُّكُمُ مَّسُئُولٌ عَن رَّعِيَّتِهِ.

ترجمہ: خبر دارتم سب نگران ہواورتم سب سے اپنی نگرانی کے بارے میں یو چھاجائے گا۔ (بخاری)

(٢) كَفِيْ بِالْمَرُءِ إِثْمًا أَنُ يُّضِيعَ مَنُ يَّقُونَ .

ترجمہ: آدمی کے گنہگار ہونے کیلئے یہ ہی کافی ہے کہ جن کو کھلانے کی ذمہ داری ہے ان سے بے پرواہ ہوجائے۔ (ابوداؤد)

أَكُرِمُوا أَوُلادَكُمُ وَأَحْسِنُوا أَدَبَهُمُ .

ترجمه: اینی اولا دکی عزت کرواوران کی اچھی تربیت کرو۔

(٣) إتَّقُوا اللهَ وَاعْدِلُوا فِي أَوُلادِكُمُ .

( فیجیج بخاری ) ترجمه: الله سے ڈرواوراینے اولا دسے مساویا نہ سلوک کرو۔

#### اولا د کے حقوق:

والدين يراولا د كے مندرجه ذیل حقوق ہیں:

## (۱) زندگی کاحق:

اولا د کا فطری حق ہے کہ اس کی حفاظت کی جائے کیونکہ بچے کی پیدائش کا اللہ تعالیٰ نے انسان کو ایک ذریعہ بنار کھا ہے اس لیے اس پریفریضہ عائد کیا ہے کہ اپنی اولا د کی حفاظت کرے۔ پچھلے زمانے میں لوگ اپنی اولا دکوفل کر دیا کرتے تھے جس کوفر آن کریم نے تی سے منع فرمایا ہے، ارشاد ہے:

وَلاَ تَقُتُلُوا اَوُلادَكُمْ خَشُيةَ إِمُلاقٍ نَّحُنُ نَوْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُم ترجمه: ''اورا پنی اولا دکوافلاس کے ڈرسے قل نہ کرو۔ہم انہیں بھی رزق دیں گے اور تہہیں بھی۔''(بنی اسرائیل: ۳۱) میٹھی چیز کی گھٹی وینا:

حضورا کرم اللہ کے خرمانے میں جب کوئی بچہ پیدا ہوتا تھا تواسے آپ اللہ کے پاس لایا جاتا تھا۔ آپ آللہ اس کے لیے دعا فرماتے تھا ورمیٹھی چیز کی گھٹی دیتے تھا سے قصند کے ہیں یعنی کوئی میٹھی چیز چبا کر بچے کو چٹائی جاتی تھی جو کہ اس کیلئے برکت کا باعث ہوتی تھی۔ آج بھی جب بچہ پیدا ہوتو کسی نیک صالح بزرگ سے اسے گھٹی دلوانی چاہئے تا کہ آگے چل کریہ بچہ نیک صالح بن سکے۔ حدیث تثریف میں ہے:

عَنُ عَائِشَةَ أَنَّ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكِ مَكَانَ يُؤتى بِالصِّبْيَانِ فَيُبَرِّكُ عَلَيْهِمُ وَ يُحَنِّكُهُمُ عَلَيْهِمُ وَ يُحَنِّكُهُمُ مَ حَرْت عائشه مروى ہے كرسول الله وَ اللهِ عَلَيْهِ كَ يِاسَ بِحُولَ كُولا ياجا تا تقا آپ ان كيكے بركت كى دعاكرتے اور گھٹى دیتے تھے۔ (صحیح مسلم)

## (٣) عقیقه کرنا:

اولاد کے حقوق میں سے ہے کہ پیدائش کے ساتویں روزخوشی کے اظہار کے لئے بطورِ خیرات بچے کی طرف سے جانور ذرج کی کرکے اس کا گوشت تقسیم کیا جائے اور اس کا اچھانام رکھا جائے ۔ لڑکے کی طرف سے دواورلڑکی کی طرف سے ایک بکری ذرج کی جائے ۔ حدیث میں ہے: جائے ۔ حدیث میں ہے:

## (۴) اجھانام رکھنا:

بچه کاید ق ہے اُس کا پیاراسانام رکھا جائے۔اسلام سے قبل عرب اپنے بچوں کے بجیب نام رکھتے تھے،حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایسے نام نالپند فرمائے اور خوبصورت نام رکھنے کا حکم دیا۔حضرت ابودرداءرضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

اِنَّکُمُ تُدُعُونَ یَوُمَ الْقِیَامَةِ بِأَسُمَائِکُمُ وَأَسُمَاءِ آبَائِکُمُ، فَأَحْسِنُوا أَسُمَائَکُمُ لَم "روزِ قیامت تم اپنے ناموں اور اپنے آباء کے ناموں سے پکارے جاؤگے اس لیے اپنے نام اچھے رکھا کرو۔" (ابوداؤد) نام رکھتے وقت اس بات کی خیال رکھا جائے کہ نام اچھا اور بہترین ہو، ایک حدیث میں ہے: أَحَبُّ الأَسْمَاءِ إِلَىٰ اللهِ عَبُدُ اللهِ وَ عَبُدُ الرَّحُمْنِ، وَأَصْدَقُهَا حَارِث وَهَمَّامٌ. ترجمه: الله عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ وَ عَبُدُ الرَّحْنُ ، بين اور عَبِالرَّمْنُ ، بين اور عَبِاللهُ ، اور 'جمام' ، بين (ابوداؤد) ترجمه: الله كامن: (عبداللهُ ، عبداللهُ ، اللهُ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهُ عَبْدُ اللهُ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَلَا عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَلَا عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمُ اللهِ عَلَا عَا عَلَا عَا

بچے کے لیے نسب کاحق صرف اُسی کے ساتھ خاص نہیں بلکہ یہ ماں باپ کا بھی حق ہے۔ باپ کاحق اس نسبت سے ہے کہ وہ اپنی اولا دکی سر پرستی اور ولایت کاحق ہے۔ اسی طرح ثبوتِ نسب ماں کا بھی حق ہے کہ فظ اور تعلیم وتر بیت کا اختیار رکھتا ہے، اُسے اپنی اولا دکی سر پرستی اور ولایت کاحق ہے۔ اسی طرح ثبوتِ نسب ماں کا بھی حق ہو کے یوز کی شدید خواہش رکھتی ہے کہ اپنی اولا دکی حفاظت اور بہتر پرورش کرے نکہ اولا دکی حفاظت اور بہتر پرورش کرے۔ اِسی لیے اللہ تعالیٰ نسب کی حفاظت کا حکم دیتے ہوئے یوری جماعت کو مخاطب کر کے فرماتے ہیں:

ادُعُوهُمُ لِـآبَائِهِمُ هُوَ أَقْسَطُ عِندَ اللهِ فَإِن لَّمُ تَعُلَمُوا آبَاء هُمُ فَإِخُوانُكُمُ فِى الدِّينِ وَمَوَالِيُكُمُ وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحٌ فِيمَا أَخُطَأْتُم بِهِ وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتُ قُلُوبُكُمُ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رَّحِيُماً.

"تم اُن (منہ بولے بیٹوں) کوان کے باپ (ہی کے نام) سے پکارا کرو، یہی اللہ کے نزدیک زیادہ عدل ہے، پھرا گرتمہیں ان کے باپ معلوم نہ ہوں تو (وہ) دین میں تمہارے بھائی ہیں اور تمہارے دوست ہیں۔ اوراس بات میں تم پر کوئی گناہ نہیں جوتم نے نططی سے کہی لیکن (اس پرضرور گناہ ہوگا) جس کا ارادہ تمہارے دلوں نے کیا ہو، اور اللہ بہت بخشے والا بہت رحم فرمانے والا ہے۔" (الاحزاب: ۵۰)

#### (۲) رضاعت (دوده بلانا):

رضاعت کا مطلب ہے دودھ پلانا۔رضاعت کی مناسب مدت دوسال ہے۔ پیدائش کے بعد بچے کی ابتدائی خوراک ماں کا دودھ ہی ہوتا ہے۔ ماں کی ذمہداری ہے کہ وہ بچے کو دودھ پلائے۔اورا گرخدانخواستہ ماں کا انتقال ہوجائے یا بیاری یا کسی اور وجہ سے دودھ نہ پلا سکے، یا دودھ پلانا نہ چا ہتی ہوتواس صورت میں باپ کی ذمہداری ہے کہ وہ کسی اور عورت کوا جرت دے کراپنے بچے کو دودھ پلوائے۔قرآن نے کہا:

وَالُوَالِدَاتُ يُرُضِعُنَ أَوُلاَدَهُنَّ حَوُلَيْنِ كَامِلَيْنِ ترجمہ: اور مائیں پورے دوسال تک اپنے بچوں کو دودھ پلائیں۔ (سورۃ البقرۃ: ۲۳۳)

## (۷) اچھی پرورش:

اولاد کے حقوق میں سے یہ بھی ہے کہ ان کے کھانے پینے ،خوراک ورہائش کا انظام کیا جائے۔اورانہیں اچھا کھانا ، اچھی رہائش کا انظام کیا جائے۔اورانہیں اچھا کھانا ، اچھی رہائش اوراچھالباس دیا جائے۔حدیث میں باپ کوایک بادشاہ اوراولا دکواس کی رعایا قرار دیا گیا ہے ، یعنی جس طرح باوشاہ کیلئے رعایا کی ہرضرورت کا خیال رکھنا ضروری ہے اوراسے ان سب کے بارے میں جوابدہ ہونا پڑے گابالکل اسی طرح باپ بھی اپنی اولا دکا ذمہ دارہے ، چنانچے ارشاد نبوی ہوئی ہوئی ہے :

أَلا كُلُّكُمُ دَاعٍ وَكُلُّكُمُ مَّسُنُولٌ عَن رَّعِيَّتِهِ ترجمہ: خبردارتم سب مگران ہواورتم سب سے اپنی مگرانی کے بارے میں یو چھاجائے گا۔ ( بخاری )

# (۸) اچھی تعلیم وتربیت:

بچوں کا ذہن کچا ہوتا ہے اور وہ جس ماحول اور معاشرے میں رہیں ان میں اس ماحول کا اثر سرایت کر جاتا ہے ، اسلئے ماں باپ کو چاہئے کہ بچوں پہ ہمہ وقت نظر رکھیں ، ان کیلئے اچھی تعلیم اور ساتھ ساتھ اچھی تربیت کا خیال رکھیں ۔ حدیث شریف میں ہے:

## طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيْضَةٌ عَلَىٰ كُلِّ مُسُلِمٍ

ترجمہ: علم حاصل کرنا ہر مسلمان مردوعورت برفرض ہے۔

اور والدین کااپی اولا دکیلئے بہترین تخفہ اور عطیہ اچھی تعلیم ہے، جوخود والدین کیلئے نہ صرف دنیا میں فائدہ مندہے کیونکہ اچھی تربیت یا فتہ اولا دوالدین کو یا در کھتی ہے اور ان کیلئے صدقہ جاریے کا کام دیتی ہے۔

#### (۹) مساوی سلوک:

والدین کیلئے ضروری ہے کہ اولا د کے درمیان مساویانہ سلوک اختیار کریں کسی کو بلا وجہ دوسرے پرتر جیجے نہ دینی چاہئے اور کسی بھی موقعہ پہریتا کر نہیں دینا چاہئے کہ وہ ایک کو دوسرے سے زیادہ چاہئے ہیں۔اس سے منفی جذبات پیدا ہوتے ہیں اور نفرت کی فضا قائم ہوتی ہے۔حضور اللہ کا ارشاد ہے:

> اِتَّقُوا اللهُ وَاعُدِلُوا فِيُ أَوْلادِكُمُ ترجمه: الله سے ڈرواوراینے اولا دسے مساویا نہ سلوک کرو۔

## (۱۰) بنیادی ضروریات کی فراهمی:

والدین کیلئے ضروری ہے کہ اولا دکیلئے بنیا دی ضروریات یعنی روٹی ، کپڑ ااور مکان کا انتظام کریں۔اوراسی معیاراوراقدار کی اشیاءانہیں فراہم کریں جووہ خوداستعال کرتے ہیں۔حدیث شریف میں ہے:

كَفِيٰ بِالْمَرُءِ إِثُمَّا أَنُ يُّضِيعَ مَنُ يَّقُون .

"" آدمی کے گنہگار ہونے کیلئے یہ ہی کافی ہے کہ جن کو کھلانے کی ذمہ داری ہے ان سے بے پرواہ ہوجائے۔" (ابوداؤد)

#### (۱۱) مناسب جگه نکاح:

پرورش، تعلیم وتربیت کے بعد جب اولا دجوان ہوجائے تواب والدین کی ذمہ داری ہے کہ جلدا زجلدان کیلئے مناسب رشتہ کا بندو بست کریں اوراچھی جگہ نکاح کریں۔اس میں بلا وجہ کی تاخیر اور ستی اولا دکو بے راہ روی کا شکار کرسکتی ہے۔ یا در ہے کہ رشتہ کے معاطع میں اولا دکی مرضی اور کفؤ کو بھی ملحوظے خاطر رکھا جانا بہت ضروری ہے۔حضورا کرم ایک نے حضرت علی سے ارشا دفر مایا:

فکلاٹ کا تُوَّ جِّرُهَا؛ اَلصَّلاہُ إِذَا أَتَتُ، وَ الْجَنازَةُ إِذَا حَضَرَتُ، وَ الْآیّمُ إِذَا وَ جَدتٌ لَهَا کُفُواً.

ترجمہ: '' تین کاموں میں دیر نہ کرو؛ نماز، جب اس کاوقت آجائے، جنازہ، جب حاضر ہوجائے، اور غیر شادی شدہ لڑکی جب تنہیں اس کامثل مل جائے (یعنی اس کا مناسب رشتہ ل جائے )'' (جامع التر مذی)



# <u>یڑوسیوں کے حقوق</u>

#### تمهيد:

اسلام ایک جامع اورمعاشرتی اقدار سے بھر پور مذہب ہے جو کسی ایک شخص یا طبقہ کیلئے نہیں بلکہ پورے معاشرے کیلئے اپنے احکام کا اجراء کرتا ہے۔ پڑوسیوں کے حقوق جانے بغیر پرامن معاشرے کا قیام ممکن نہیں۔ مسلم معاشرے میں پڑوس کا ایک اہم مقام ہے۔ پڑوسیوں سے اچھا برتا و اور ان کے حقوق کا تحفظ ایمان کی تکمیل کیلئے لازمی شرط ہے اور انسان کے صالح ومتی ہونے کی علامت ہے۔

# ير وسيول كے حقوق قرآن كى روشنى ميں:

(١) وَالْجَارِ ذِي الْقُرُبَى وَالْجَارِ الْجُنْبِ وَالصَّاحِبِ بِالجَنبِ

ترجمہ: اور (احسان کرو) رشتہ دار ہمسایوں اور اجنبی ہمسایوں اور رفقائے پہلو (یعنی پاس بیٹھنے والوں ) کے ساتھ ۔ (النساء: ۳۲)

# ير وسيول كے حقوق احادیث كی روشنی میں:

(١) وَاللَّهِ لاَ يُؤمِنُ...الَّذِيُ لاَ يُؤمِنُ جَارُهُ بَوَائِقَهُ

ترجمه: وهُخْصَ ايمان دارنهيں جس كاہمسابياس كي شرارتوں اورتكليفوں ميے محفوظ نه ہو۔ (متفق عليه)

(٢) مَنُ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيُكُرِمُ جَارَةُ

ترجمه: جوشخص الله اورآ خرت پرایمان رکھتا ہے تواسے جاہئے کہا بنے پڑوتی کی عزت کرے۔ (متفق علیہ )

(٣) مَازَالَ جِبُرِيُلُ يَوُصِينِي بِالْجَارِ حَتَّىٰ ظَنَنُتُ أَنَّهُ سَيُورِثُهُ

ترجمہ: مجھے جبریل پڑوسیوں کے حسن سلوک کی اتنی تا کید کرتے ہیں کہ میں گمان کرنے لگا کہ وہ اسے وراثت کا حق دار قرار دے دیں گے۔

(٣) مَنُ كَانَ يُؤمِنُ بِاللهِ وَالْيَومِ الآخِرِ فَلا يُؤذِ جَارَةُ

ترجمه: جوشخص اللداورآ خرت پرایمان رکھتا ہے تو وہ اپنے پڑوسی کو ( کوئی ) تکلیف نہ دے۔ (متفق علیہ )

(۵) يَا نِسَاءَ المُسلِمَاتِ، لَا تَحُقرَنَّ جَارَةٌ لِجَارَتِهَا وَلَو فرسن شَاقٍ

ترجمہ: اے مسلم خواتین! کوئی پڑوس اپنی پڑوس کولیل ٹی دینے میں حقارت محسوس نہ کرے، چاہے بکری کا کھر ہی کیوں نہ ہو۔

(۲) جو څخص سیر ہوکر کھانا کھالے اوراس کا ہمسایہ بھوکارہ جائے اوررات گزار دے وہ مؤمن نہیں۔ (بیہق)

## یر وسیول کی اقسام:

سوره نساء میں الله تعالی نے پڑوسی کی تین اقسام بیان فر مائی ہیں:

(۱) وه رير وسي جورشته دار هول\_

(۲) غیررشته دار پر وسی۔

(س) عارضی طور پرتعلقات قائم ہونے والے لوگ، جیسے: ہم پیشہ، ہم جماعت، ہم سفروغیرہ۔

### برط وسيول كے حقوق:

حقوقِ ہمسائیگی مخضراً میہ ہیں:

(۱) عزت وتكريم:

یڑوسیوں کے حقوق میں سے ہے کہان کی عزت اوران کا احترام کیا جائے۔

(٢) حسن سلوك:

ویسے تو اسلام نے ہر چھوٹے بڑے سے حسن سلوک کا حکم دیا ہے لیکن پڑوسیوں سے حسن سلوک اورا چھے رویہ کی خاص تا کید کی گئی ہے۔ارشاد نبوی ہے:

> وَاللهِ لاَ يُؤمِنُ...الَّذِيُ لاَ يُؤمِنُ جَارُهُ بَوَافِقَهُ ''وةْ خَصَ ايمان دارنہيں جس كا ہمسابياس كى شرارتوں اورتكليفوں سے محفوظ نہ ہو۔'' (متفق عليه)

#### (٣) مالى خدمت:

اگر پڑوئی غریب ہے اور مالی بدحالی کا شکار ہے تو پڑوئی کا حق ہے کہ اس کی مالی امداد کی جائے۔اگرخدانخواستہ پڑوئی کے ہاں میت ہوجائے تو بجائے اس کے کہ اس کے گھر جا کہ کھانا کھایا جائے ، ہمسایوں کا فرض بنتا ہے کہ اس کے گھر والوں کیلئے اور دور سے آئے مہمانوں کیلئے کھانے کا انتظام کریں تا کہ اس پریشان حال کی پریشانی کم کی جاسکے۔

# (4) ایذاءرسانی سے پر ہیز:

حضور الله المرات ال

و معنو ما يونون ... مونون ما يونون باره بو بونون ... دوقه خص ايمان دارنهيں جس کا همسابياس کی شرارتوں اورتکليفوں سے محفوظ نه ہو۔'' (متفق عليه)

#### (۵) تحفه دينا:

رپڑوسیوں کو تحفہ تحا کف دینے سے باہم محبت بڑھتی ہے،خلوص پیدا ہوتا ہے۔حضور اللہ نے عور توں سے خاص طور پر خطاب کر کے فرمایا:

یا نِسَاءَ المُسُلِمَاتِ، لَا تَحُقرَنَّ جَارَةٌ لِجَارَتِهَا وَلَو فرسن شَاةٍ

"اے مسلم عور تو! اپنے پڑوسیوں کے ساتھ چھوٹی چھوٹی نیکیوں کو بھی حقیر مت جانو، حتی کہ اگر کمری ہی تھے سکوتو یہ بھی اہم چیز ہے۔'

(متفق علیہ)

# (٢) خوشی وغم میں شرکت:

دوسروں کے خوشی وغم میں شریک ہوناایمانی تقاضہ ہے۔ پڑوس میں آ کربیاور بھی ضروری ہے کہ اگر پڑوسی کئم میں مبتلا ہے تواس کے غم میں شریک ہوکراس کاغم بانٹا جائے۔اگراس تکلیف کے موقع پراس کو مدد کی ضرورت ہے تواس کی بے در بیخ مدد کی جائے۔ اسی طرح اس کی خوشیوں میں شریک ہوکرا سے اپنائیت کا احساس دلایا جائے۔

#### (۷) جان، مال وآبر وکی حفاظت:

ہمسایہ کا حق ہے کہ اس کی جان و مال کی حفاظت کی جائے۔ارشاد ہے'' چوری حرام ہے کیکن دس چوروں سے بڑھ کر جرم میہ ہے کہ اپنے بڑوی کے گھرچوری کی جائے''۔

# غیرمسلم رو وسیوں کے حقوق

اسلام ایک عالمگیر مذہب ہے جورنگ ونسل، قوم و مذہب کے فرق سے بالاتر ہوکرانسانیت کی خدمت کا حکم دیتا ہے۔حضور علیہ اللہ عالمگیر مذہب ہے جورنگ ونسل، قوم و مذہب کے فرق سے بالاتر ہوکرانسانیت کی خدمت کا حکم دیتا ہے۔اس علیہ اللہ علیہ اللہ موجود ہیں جن میں وہ اپنے غیر مسلم پڑوسیوں کا بھی اپنے قریبی لوگوں کی طرح خیال فرماتے تھے۔اس نوجوان کوکون بھول سکتا ہے جس کی بیاری میں حضور قلیلیہ عیادت کیلئے تشریف لے گئے۔حضور قلیلیہ کے اس مثالی اخلاق سے متاثر ہوکر اس نے وقت مرگ اسلام قبول کیا اور ایمان کی حالت میں دنیا سے رخصت ہوا۔

دوسری مثال حضرت عبداللہ بن عمر کی ہے کہ جب بھی ان کے ہاں بکری ذبح ہوتی وہ اپنے غلام سے فرماتے کہ تم نے ہمارے یہودی پڑوسیوں کے سن سلوک کی اتنی تا کید ہمارے یہودی پڑوسیوں کے سن سلوک کی اتنی تا کید کرتے ہیں کہ میں گمان کرنے لگا کہ وہ اسے وراثت کاحق دار قرار دے دیں گے۔

#### ا چھے پڑوس کے فائدے:

🖈 .....اچھاپڑوں امن اور ذہنی اطمینان کا باعث ہے۔

🤝 .....احیمایڑوں ہوتو بہت سے مسائل اور الجھنیں مشاورت سے حل ہوجاتے ہیں۔

المرعزت كے ضياع كا خدشة نہيں رہتا۔

🖈 .....وقت ِضرورت مددواعانت ملتی ہے۔

☆.....☆

# <u>استاد کے حقوق</u>

شخ مکتب ہے اک عمارت گر اس کی صنعت ہے روحِ انسانی (اقبال)

تمهيد:

دنیا میں جتنے بھی پیشہ ور ہیں وہ کسی نہ کسی چیز پر محنت کر کے اپنے فن کا مظاہر ہ کرتے ہیں۔ بڑھئی لکڑی پر ، لو ہار لوہے پر ،

جو ہری ہیرے پہ کام کرتا ہے۔ لیکن استاداور معلم وہ واحد پیشہ ورہے جو کسی بے جان چیز پڑئییں بلکہ انسان پر محنت کرتا ہے۔ بیوہ ہستی ہے جوانسان کے اندر چھیے شعور کو بیدار کر کے اسے آ دمی سے انسان بناتی ہے۔ شاگر داور طلب علم کو پچھ فرائض سونے گئے ہیں کہ وہ کس طرح اپنے استاد سے معاملات کرے۔ قرآن وحدیث نے استاد کے مقام ومرتبہ کو بہت بلند کر کے بیان کیا ہے۔

## استاد کامرتبه قرآن کی روشنی میں:

(١) سُبُحَانَكَ لا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمُتَنَا

ترجمہ: آپہی کی ذات یاک ہے، جو کچھلم آپ نے ہمیں دیا ہے اس کے سواہم کچھنیں جانتے۔ (البقرة: ۳۲)

(٢) الرَّحُمَنُ، عَلَّمَ الْقُرُآنَ

ترجمه: وه رحمٰن ہی ہے، جس نے قرآن کی تعلیم دی۔

(٣) الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ، عَلَّمَ الْإِنسَانَ مَا لَمُ يَعْلَمُ

ترجمه: وبي خدام جس نے قلم سے عليم دي، انسان کواس بات کی تعليم دي جوده نہيں جانتا تھا۔ (انعلق:

(0,0

## استاد کامر تبه حدیث کی روشنی میں:

(١) إِنَّمَا بُعِثُتُ مُعَلِّمًا

ترجمہ: بےشک مجھمعلم بنا کر بھیجا گیاہے۔

(٢) خَيْرُكُمُ مَّنُ تَعَلَّمَ الْقُرُآنَ وَعَلَّمَهُ

ترجمہ: تم میں سب سے بہترین شخص وہ ہے جس نے قرآن سیکھااور سکھایا۔

(٣) تَوَاضَعُوا لِمَنُ تَتَعَلَّمُونَ مِنْهُ وَلِمَنُ تُعَلِّمُونَةُ

ترجمہ: جن سے علم حاصل کرتے ہواور جنھیں سکھاتے ہوان کے لیے تواضع اور عاجزی اختیار کرو۔

#### استاد کے حقوق:

مخضراً اساتذہ کے حقوق حسب ذیل ہیں اور یہی طالب علموں کے فرائض ہیں:

#### (١) اوبواحرام:

طالب علموں کو جاہئے کہ وہ علم سکھانے والوں کا ادب واحتر ام کریں ۔ان کے سامنے اونچی آ واز میں بات نہ کریں ۔سورة الحجرات میں صحابہ کرام کوآ داب تلمتر سکھائے گئے وہاں اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَرُفَعُوا أَصُواتَكُمُ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ

ترجمه: اے ایمان والو! اپنی آوازوں کو نبی کی آواز سے بلند نہ کرو۔ (الحجرات: ۲)

### (۲) اطاعت وخدمت گزاری:

طالب علم کا فرض ہے کہ استاد کی ہرموقع پراطاعت وفر ما نبر داری کرے کسی بھی موقع پر استاد کی نافر مانی نہ کرے، خدانخواستہ استاد کے دل سے نگلی آ ہ کہیں اسے تباہ و ہر باد نہ کر دے۔ حضرت علیؓ کا ارشاد گرامی ہے: ''جس سے میں نے ایک حرف بھی سیکھا میں اس کا غلام ہوں۔'' استاد کی اطاعت وخدمت گزاری شرف وسعادت کا ذریعہ ہے اور طالب علم کیلئے فخر کا باعث ہے۔

#### (m) عجز وانكسارى:

استادی مثال باپ کی سی ہوتی ہے۔طالب علم کا فرض ہے کہ استاد کے سامنے بجز واکساری کا مظاہرہ کرے،غرور و تکبر سے پر ہیز کرے۔امام غزالی فرماتے ہیں کہ شاگر دکواستاد کے سامنے مردہ زمین کی طرح ہونا چاہئے ،جس پر بارش پڑتی ہے تو وہ سرسبز و شاداب ہوجاتی ہے۔گویاامام صاحب کی نظر میں استاد کی مثال اس بارش کی ہے جس کے بغیر زمین بنجرونا کارہ ہے۔حدیث نبوی ہے:
تَوَاضَعُوا لِمَنُ تَتَعَلَّمُونَ مِنْهُ وَلِمَنُ تُعَلِّمُو نَهُ

ترجمہ: 'جن سے علم حاصل کرتے ہواور جنھیں سکھاتے ہواُن کے لیے تواضع اور عاجزی اختیار کرو۔''

#### (۴) خوب محنت:

طالب علم کوچاہئے کہ سلسلۂ تعلّم میں خوب محنت سے کام لے تا کہ استاد جواس پراپنی تمام کاوشیں صرف کررہاہے وہ رنگ لا سکیں علم سلسل جدو جہد، محنت ، مگن ، جبتی وقت اور خواہشات کی قربانی کا نام ہے۔ تحقیق وتصنیف، تالیف و تدریس صبر آزما کام ہیں ان کیلئے انتھک محنت کی ضرورت ہوتی ہے۔ طالب علم کوچاہئے کہ ان سے بیز ارنہ ہوبلکہ محنت کر کے اساتذہ کی دعائیں وصول کرے۔

#### (۵) استادىيەمشاورت:

حدیث نبوی ایستان ہے کہ مشورہ کرنے والا بھی نا کام نہیں ہوتا۔ شاگردکو چاہئے کہ اپنی تعلیم اور دیگرزندگی کے معاملات میں اساتذہ سے مشورہ کرے اوراستادوں کی رہنمائی کوہی مشعل راہ سمجھے،اوران کے مملی تجربات سے فائدہ اٹھائے۔

#### (۲) دعائے خیر:

چونکہ استاد کے اپنے شاگر دوں پر بڑے احسانات ہوتے ہیں اس لئے طالب علم کا فرض ہے کہ وہ اپنے محسن استادوں کیلئے ان کی زندگی میں اور ان کی وفات کے بعد ان کیلئے دعائے خیر ومغفرت کرے۔اسلاف کا دستور رہا ہے کہ وہ اپنے اساتذہ کو اپنی دعاؤں میں ہمیشہ یا در کھتے ہیں۔ارشاد نبوکی ایک ہے:

''جو شخص تم پراحسان کرے تواس کا صلہ دو، ورنہ کم از کم اس کیلئے دعائے خیر ضرور کرو۔''

#### (٤) استادكاحق باب سے زیادہ ہے:

حدیث نبوی صلی اللہ علیہ وسلم ہے، ایک دفعہ حضورا قدس صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرامؓ سے پوچھا، تہہیں معلوم ہے آدمی کے تین باپ ہوتے ہیں۔ (۱) ایک والد جس کتنے باپ ہوتے ہیں؟ انہوں نے لاعلمی ظاہر کی ، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: آدمی کے تین باپ ہوتے ہیں۔ (۱) ایک والد جس کے نطفہ سے یہ پیدا ہوا، (۲) دوسرا سسر جس نے اس کواپنی بیٹی نکاح میں دی (۳) اور تیسرا استاذ جس نے اس کودین سکھایا۔ پھر پوچھا کیا تہہیں معلوم ہے کہ ان میں سے س کاحق زیادہ ہے؟ صحابہ کرامؓ نے لاعلمی ظاہر کی ، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ان مین اصل ہے۔ سے استاذ کاحق زیادہ ہے، کیوں کہ اس نے اس کودین قعلیم دی اور دین کا تعلق روح سے ہے اور روح جسم کے مقابلے میں اصل ہے۔

# <u>شاگردوں کے حقوق</u>

#### تمهيد:

جس طرح شاگردوں پراستاد کے حقوق واجب ہیں بالکل اسی طرح استاد کے ذمہ بھی اپنے طلبہ کے پچھ حقوق لازم ہوتے ہیں۔ شاگردوں کی ہرطرح کی تعلیمی ، تربیتی اور اخلاقی اصلاح کی کممل ذمہ داری استاد پرلازم ہے۔ استاد کوشا گردوں کے پچھ فرائض سونچ گئے ہیں کہ وہ اپنے شاگردوں سے کیسے معاملات کرے۔ انہی ذمہ داریوں کوشا گردوں کے حقوق یا استاد کے فرائض کہا جاتا ہے۔ ذیل میں ان میں سے چندا کیکا ذکر کیا جاتا ہے۔

#### (١) اخلاص:

علم ایک امانت ہے جوسینہ بہسینہ تنقل ہوتی ہے۔استاد کی ذمہ داری ہے کہ وہ اس امانت کو پورے اخلاص کے ساتھ اپنے شاگر دول تک پہنچائے۔اوراس میں اخلاص سے کام لیتے ہوئے کسی قتم کی غیر ذمہ داری کامظاہرہ نہ کرے۔

#### (۲) بهترین تربیت:

تعلیم صرف مخصوص نصاب پڑھنے کا نام نہیں بلکہ یہ تو دراصل ایک باطنی قوت کا نام ہے جوانسان کو تہذیب سے بہرہ ورکرتی ہے۔استاد کی ذمہ داری ہے کہ وہ صرف نصاب پڑھانے پر توجہ نہ دے بلکہ ساتھ ساتھ اپنے طلبہ کی تربیت پر بھی کڑی نظر رکھے۔قدم بہ قدم شاگر دول کی اخلاقی اصلاح کا کام انجام دے۔

#### (۳) مساوی سلوک:

استادی ذمہ داری ہے کہ وہ اپنے تمام شاگر دوں کے ساتھ مساویا نہ سلوک کرے۔ کسی طالب علم کو دوسروں پر بلا وجہ ترجیح دینے سے گریز کرے۔ اس سے دوسر کے طلبہ احساس کمتری کا شکار ہوسکتے ہیں۔ ایک باپ کی طرح سب شاگر دوں کو اولا دہمجھتے ہوئے سب کو برابرا پنی توجہ سے نوازے۔ اگر چہ طلبہ اپنی ذہنی صلاحیتوں کے تناظر میں مختلف درجات رکھتے ہیں مگر استاد کیلئے ضروری ہے کہ وہ کمز وراور غبی طلبہ پر بھی اتنی ہی توجہ دے جتنی ذہین وظین طلبہ پر دیتا ہے۔

#### (۴) محبت وشفقت:

استاد کیلئے ضروری ہے کہ وہ بڑے پن کا مظاہرہ کرتے ہوئے تمام طلبہ کواپنی اولا دسمجھے۔استاد کی ذمہ داری ہے کہ وہ اپنی حثیت کو پہچانتے ہوئے استاد کی ذمہ داری ہے کہ وہ اپنی سے حثیت کو پہچانتے ہوئے اسپے طلبہ کے ساتھ حقیقۂ روحانی باپ جیسا سلوک کرے۔ بے جاتنی سے گریز کرے، مبادا بلا وجہ کی تختی سے دلبرداشتہ ہوکرکوئی طالب علم علم جیسی عظیم دولت سے محروم نہ ہوجائے۔

## (۵) خوش اخلاقی:

علم ایک ایسی دولت ہے جوز بردسی کسی کؤئیں دی جاسکتی ،اس کیلئے خوش اخلاقی نہایت ضروری ہے۔استاد کی ذمہ داری ہے کہ درس کے دوران اپنے چہرے کو ہشاش بشاش رکھے۔ برخلقی اور تندخو کی کا مظاہرہ نہ کرے۔ بلکہ نہایت خوش خلقی سے کام لے اور اگر کوئی شاگر دسوال کریتو خندہ پیشانی ہے اس کا جواب دے۔

#### (٢) وعائے خیر:

ہرکام میں صرف اپنی محنت پر بھروسہ نہ کر لینا چاہئے بلکہ اللہ کی حضور دست دراز ہونا نہایت ضروری ہے۔استاد کو چاہئے کہ وہ اپنے شاگر دوں کواپنی دعاؤں میں یا در کھے۔قدم قدم پیان کی کامیا بی کیلئے دعا گوہو۔خصوصاً وہ طلبہ جو ذہنی طور پر کمزور ہیں ان کو دعا میں ضرور یا در کھے تاکہ دوسرے طلبہ کی طرح وہ بھی اپنی علم کی منازل کو باسانی اورخوش اسلوبی سے طے کرسکیں۔

☆.....☆

# <u>رشتہ داروں کے حقوق</u>

#### تمهيد

والدین،اولا داور شریکِ حیات کے حقوق کے بعد،اسلام رشتہ داروں کے حقوق پرزور دیتا ہے۔ کیوں کہ معاشرتی زندگی میں انسان کا واسطہ اہل خانہ کے بعدسب سے زیادہ ان ہی سے پڑتا ہے۔اگر خاندان کے افراد ایک دوسرے کے حقوق اچھے طریقے سے اداکرتے رہیں، تو پورے خاندان میں محبت اور اپنائیت کی فضا قائم ہوتی ہے اور اگر معاملہ اس کے برعکس ہوتو نفرت اور دوری پیدا ہوجائے گا۔قرآن اور حدیث دونوں میں صلد حمی یعنی رشتہ داروں سے حسن سلوک کی بار بار تلقین کی گئی ہے۔

# رشته دارول کے حقوق قرآن کی روشنی میں:

(١) وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ

ترجمه: اوررشته دارول کوان کاحق ادا کرو۔

(٢) وَبِالُوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً وَبِذِي الْقُرُبَى

ترجمه: اور مال باپ اور قرابت دارول کے ساتھ (نیک سلوک کرو)۔ (النساء: ۳۲)

(m) إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالإِحْسَانِ وَإِيْتَاء ذِي الْقُرُبَى

ترجمه: بشك الله انصاف كا، احسان كا، اوررشته دارول كو (ان كے حقوق دينے) كاحكم ديتاہے۔ (النحل: ٩٠)

(٣) وَاتَّقُواُ اللهَ الَّذِي تَسَاء لُونَ بِهِ وَالَّارُحَامَ

ترجمہ: اوراللہ سے ڈروجس کا واسطہ دے کرتم ایک دوسرے سے اپنے حقوق مانگتے ہو، اور رشتہ داریوں (کی حق تلفی) سے ڈرو۔

## رشته دارول کے حقوق احادیث کی روشنی میں:

(١) لا يَدُخُلُ الْجَنَّةَ قَاطِعٌ

ترجمہ: رشتہ داروں سے تعلق توڑنے والاجنت میں داخل نہیں ہوگا۔

(٢) صِلُ مَنُ قَطَعَكُ

ترجمه: جوتم سے رشتہ توڑے اس سے رشتہ جوڑو۔

(٣) مَنُ كَانَ يُؤمِنُ بِاللهِ وَالْيَومِ الآخِرِ فَلْيَصِلُ رَحِمَهُ

ترجمه: جواللهاورآ خرت كون برايمان ركها مواسے حاسيے كه صلدري كرے۔

(٣) لَيْسَ الْوَاصِلُ بِالْمُكَافِئ ، وَلَكِنَّ الْوَاصِلُ الَّذِيُ إِذَا قُطِعَتُ رَحِمُهُ وَصَلَهَا

ترجمہ: بدلہ دینے والاصلہ رحمی کرنے والانہیں، (اصل) صلہ رحمی کرنے والاوہ ہے کہ جب اس سے رشتہ توڑا جائے تووہ اسے جوڑے۔ اسے جوڑے۔

#### رشته دارول کے حقوق:

رشته دارول كے حقوق مخضراً مير ہيں:

#### (۱) حسن سلوك:

ویسے تو اسلام نے ہر چھوٹے بڑے سے حسن سلوک کا تھم دیا ہے لیکن رشتہ داروں سے حسن سلوک اور بھی ضروری ہے۔ کتاب وسنت میں جا بجارشتہ داروں سے حسن سلوک کی تلقین کی گئی ہے اور رشتہ داروں کی ایذاءرسانی کرنے والوں کو وعید سنائی گئی ہے۔ کتاب وسنت میں جا بجارشتہ داروں سے حسن سلوک کی تلقین کی گئی ہے اور رشتہ داروں کی ایذاءرسانی کرنے والوں کو وعید سنائی گئی ہے۔ سے۔

#### (۲) صلد حمی:

اسلام امن وسلامتی کا مذہب ہے جورشتہ جوڑنے کا حکم دیتا ہے اور رشتہ قطع کرنے سے منع کرتا ہے کیونکہ اس سے معاشر ے میں فتنہ وفساد پھیلتا ہے۔ قرآن وحدیث میں کی جگہ رشتہ داروں سے صلہ رحی کی تلقین کی گئی ہے اور رشتہ قطع کرنے والوں کو سخت وعید سنائی گئی ہے۔ چنانچے ارشاد نبوی ایسی ہے:

# لا يَدُخُلُ الْجَنَّةَ قَاطِعٌ ترجمہ: رشتہ طع کرنے والاجنت میں نہ جائے گا۔

#### (٣) مالى امداد:

رشتہ داروں کا حق ہے کہ ان کی مالی مدد کی جائے اور مالی مشکلات حل کی جائیں۔ بلکہ اگر رشتہ داروں میں کوئی مستحقِ زکو ہ تو سب رشتہ داروں کوچا ہے کہ سب سے پہلے اپنے رشتہ دار کواپنی زکو ۃ اور صدقہ جات اداکر کے اس کی مالی حالت بہتر بنائیں۔

#### (۴) پارومحبت:

رشتہ داروں کا یہ بھی حق ہے کہ ان سے پیار ومحبت برتا جائے۔خصوصاً خونی رشتوں میں خاص پیار ومحبت کا مظاہرہ کرنا چاہئے محض دنیاوی امور اور مال ودولت کی خاطراینے پیاروں سے قطع تعلق نہیں کرنا چاہئے کیونکہ رشتے انمول ہوتے ہیں۔

#### (۵) برےرشتہ داروں سے حسن سلوک:

اسلام برے اور بداخلاق رشتہ داروں سے بھی حسن سلوک کی تاکید کرتا ہے اور حکم دیتا ہے کہ جوتم سے رشتہ توڑے اس سے جوڑو، جو بدسلوک کر جہ سلوک کرو، بلکہ حسن سلوک کے بدلے میں اچھے اخلاق کا مظاہرہ کرنا تو دراصل بدلہ ہے، اصل حسن سلوک تو بہے کہ بدسلوک کے جواب میں حسن سلوک کی جائے۔ارشاد نبوی سلوک تو بہے کہ بدسلوک کے جواب میں حسن سلوک کی جائے۔ارشاد نبوی سلوک تو بہے کہ بدسلوک کے جواب میں حسن سلوک کی جائے۔ارشاد نبوی سلوک تو بہے کہ بدسلوک کے جواب میں حسن سلوک کی جائے۔ارشاد نبوی سلوک تو بہتے کہ بدسلوک کے جواب میں حسن سلوک کی جائے۔ارشاد نبوی سلوک تو بہتے کہ بدسلوک کے جواب میں حسن سلوک کے جواب میں حسن سلوک کی جائے۔ارشاد نبوی سلوک کی جائے۔

لَيْسَ الْوَاصِلُ بِالْمُكَافِئ ، وَلَكِنَّ الْوَاصِلُ الَّذِيُ إِذَا قُطِعَتْ رَحِمُهُ وَصَلَهَا لَيْسَ الْوَاصِلُ الَّذِي إِذَا قُطِعَتْ رَحِمُهُ وَصَلَهَا لَرَجَمِه: برله دینے والاصله رحی کرنے والانهیں ، (اصل) صله رحی کرنے والاوہ ہے کہ جب اس سے رشتہ توڑا جائے تو وہ اسے جوڑے ۔ (صحیح بخاری)

# (١) خوشی وغم میں شرکت:

دوسروں کے خوثی وغم میں شریک ہوناایمانی تقاضہ ہے۔ رشتہ ہونے کی صورت میں بیاور بھی ضروری ہے کہ اگر رشتہ دار کسی غم میں مبتلا ہے تواس کے غم میں شریک ہوکراس کاغم بانٹا جائے۔اگراس تکلیف کے موقع پراس کومد د کی ضرورت ہے تواس کی بے در لیخ مدد کی جائے۔اسی طرح اس کی خوشیوں میں شریک ہوکرا سے اپنائیت کا احساس دلایا جائے۔

# (٤) ز كوة وصدقات ميس ترجيح:

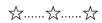
جب انسان نفلی یا وجو بی صدقه دینے کا ارادہ رکھتا ہوتو اسے جاہئے کہ اِدھراُدھر کے غرباء ومساکین تلاش کرنے سے پہلے اپنے رشتہ داروں پرنظر دوڑائے کہ کہیں ان میں تو کوئی مستحق نہیں۔اگر مستحق نکل آئے تو دوسرے مساکین پراپنے غریب رشتہ داروں کو ترجیح دے۔ حدیث شریف میں اللہ کے رسول علیقیہ کا ارشاد ہے:

وَابُدَأْ بِمَنُ تَعُوُلُ ، وَخَيْرُ الصَّدَقَةِ مَا كَانَ عَنُ ظَهُرِ غِنىً تَعُولُ ، وَخَيْرُ الصَّدَقَةِ مَا كَانَ عَنُ ظَهُرِ غِنىً تَعُولُ ، وَخَيْرُ الصَّدَقَةِ مَا كَانَ عَنُ ظَهُرِ غِنىً تَعَادِرَ عَنَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

#### (۸) وراثت میں حصہ:

اسلام نے رشتہ داروں کو وراثت کا حصہ دار بنایا ہے۔ ہررشتہ دار کا بیٹ ہے کہ شریعت نے اس کا جو حصہ مقرر کیا ہے وہ اسے دیا جائے اوراس میں کسی قتم کی کوتا ہی نہ برتی جائے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالی ہے:

وَلِكُلِّ جَعَلْنَا مَوَ الِّي مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقُوبُونَ "اورجومال ماں بایاوررشتہ دارچھوڑ مریں تو (حقداروں میں تقسیم کردوکہ) ہم نے ہرایک کے حقدار مقرر کردیئے ہیں۔"(انساء: ۳۳)



# زوجین کے حقوق

وَمِنُ آیَاتِهِ أَنُ خَلَقَ لَکُم مِّنُ أَنفُسِکُمُ أَزُوَاجاً لِّتَسُکُنُوا إِلَیْهَا وَجَعَلَ بَیْنَکُم مَّوَدَّةً وَرَحُمَةً ترجمہ:اوراس کی ایک نشانی بیہ کہ اس نے تمہارے لیے تم ہی میں سے بیویاں پیداکیں، تا کہ تم ان کے پاس جاکر سکون حاصل کرو،اور تمہارے درمیان محبت اور رحمت کے جذبات رکھ دیئے۔ (سورة الروم: ۲۱)

#### زوجين (ميان بيوي):

دواجنبی مردوعورت کے درمیان شوہراور بیوی کا رشتہ اسی وقت قائم ہوسکتا ہے جب دونوں کے درمیان شرعی نکاح عمل میں آئے۔ نکاح شرعی کے بعد دواجنبی مردوعورت رفیق حیات بن جاتے ہیں، ایک دوسرے کے رنج وخوشی، تکلیف و راحت، صحت و بیاری، غرضیکہ زندگی کے ہر گوشے میں شریک ہوجاتے ہیں۔ عقد نکاح کو قرآن کریم میں "میثاقی غلیظ" کا نام دیا گیا ہے بعنی نہایت مضبوط رشتہ۔ یہی نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں ایک دوسرے کولباس سے تعبیر کیا ہے بعنی شوہرا پنی بیوی کے لئے اور بیوی اپنے شوہرا پنی بیوی کے لئے اور بیوی اپنے شوہرا پنی بیوی کے لئے اور بیوی اپنے شوہرا پنی بیوی کے دیار شاد باری تعالیٰ ہے:

. هُنَّ لِبَاسٌ لَّكُمُ وَأَنتُمُ لِبَاسٌ لَّهُنَّ لِبَاسٌ لَّهُنَّ لِبَاسٌ لَّهُنَّ رَجِمَهِ: "دوة تهمارے ليے لباس ہیں، اور تم ان کیلئے لباس ہو۔ " (سورة البقرة: ۱۸۷)

### تكاح كے دواہم مقاصد:

سورة الروم كى مذكوره بالاآيت مين نكاح كے دوا جم مقاصد بيان كيے گئے ہيں:

۔ میاں بیوی کوایک دوسرے سے قبی وجسمانی سکون حاصل ہوتا ہے۔

۲۔ میاں بیوی کے درمیان ایک الیم محبت، الفت، رشتہ اور ہمدر دی پیدا ہوجاتی ہے جو دنیا میں کسی بھی دو شخصوں کے درمیان نہیں ہوتی۔ درمیان نہیں ہوتی۔

#### زوجين کے حقوق:

زوجین کے حقوق کے دو پہلو ہیں۔معاشرہ اور خاندان کی تشکیل میں بنیادی اکائی میاں بیوی ہیں جن کے ایک دوسرے پر کچھ حقوق ہیں:

- (۱) بیوی کے حقوق لیعنی شوہر کی ذمہ داریاں۔
- (۲) شوہر کے حقوق لینی ہیوی کی ذمہ داریاں۔

# بیوی کی حقوق

#### تمهيد:

قرآن پاک میں اللہ تبارک و تعالیٰ نے اور احادیث مبارکہ میں اللہ کے رسول ﷺ نے میاں بیوی کے تعلقات کا ایسا جامع دستور پیش کیا ہے جس سے بہتر کوئی دستورنہیں ہوسکتا اور اگران جامع ہدایات کی روشنی میں از دواجی زندگی گز اری جائے تو اس رشتہ میں مجھی بھی تلخی اور کر واہٹ پیدانہ ہوگی ، ان شاء اللہ۔

قرآن پاک کی بیشترآیات کے مطالع سے واضح ہوتا ہے کہ بیوی کومخض نوکرانی اور خادمہ بمجھنا بالکل درست نہیں بلکہ یہ یاد رکھنا چاہئے کہ اس کے بھی کچھ حقوق ہیں جن کی پاس داری شریعت میں نہایت ضروری ہے۔ان حقوق میں جہاں نان ونفقہ اور رہائش کا انتظام شامل ہے وہیں اس کی دل داری اور راحت رسانی کا خیال رکھنا بھی ضروری ہے۔اسی لیے رسول اکر میلیکی نے فرمایا کہتم میں سب سے اچھا آ دمی وہ ہے جواپنے گھر والوں (لعنی بیوی بچوں) کی نظر میں اچھا ہو۔

# بيوى كے حقوق قرآن كى روشنى مين:

(١) وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعُرُوفِ

ترجمه: اوران (بیویوں) کے ساتھ بھلے انداز میں زندگی بسر کرو۔ (سورۃ النساء: ١٩)

(٢) وَلَهُنَّ مِثُلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعُرُوفِ

ترجمه: اوران عورتول کومعروف طریقے کے مطابق ویسے ہی حقوق حاصل ہیں جیسے (مردوں کو)ان پر حاصل ہیں۔ (سورة البقرة: ۲۲۸)

(٣) وَآتُواُ النَّسَاء صَدُقَاتِهِنَّ نِحُلَةً

ترجمه: اورغورتول کوان کے مہرخوشی سے دیا کرو۔ (سورۃ النساء: ۴)

(٣) أَسُكِنُوهُنَّ مِنُ حَيثُ سَكَنتُم مِّن وُجُدِكُمُ

ترجمه: ان عورتوں (بیویوں) کواپنی حیثیت کے مطابق اُسی جگدر ہائش مہیا کروجہاں تم رہتے ہو۔ (سورۃ الطلاق: ۲)

# بیوی کے حقوق احادیث کی روشنی میں:

(١) إِذَا اَنْفَقَ الرَّجُلُ عَلَىٰ اَهْلِهِ يَحْتَسِبُهَا فَهُوَ لَهُ صَدَقَةٌ

ترجمہ: جب کوئی شخص اینے اہل وعیال پر ثواب کی نیت سے خرچ کرتا ہے تواس کے لئے صدقہ بن جاتا ہے ( بخاری )

(٢) إِسْتَوْصُوا بِالنِّسَاءِ خَيْراً

ترجمہ: میںتم کومورتوں (بیویوں) کے بارے میں بھلائی کی نصیحت کرتا ہوں میری نصیحت قبول کرلو۔ (صیحے بخاری)

(m) وَخِيَارُكُمُ خِيَارُكُمُ لِنِسَائِهِمُ خُلُقًا

ترجمہ: تم میں سب سے بہتر وہ لوگ ہیں جواپنی عورتوں کے ساتھ سلوک کرنے والے ہوں۔ (جامع تر مذی)

(٣) وَالرَّجُلُ رَاعِ عَلَىٰ اَهُلِ بَيْتِهِ وَهُوَ مَسْئُولٌ عَن رَّعِيَّتِهِ

ترجمہ: اورآ دمی اپنے گھر والوں کا ذمہ دارہے اور اس سے اسکی ذمہ داری کے بارے میں پوچھا جائے گا۔

(٥) اَلدُّنيا كُلُّهَا مَتَاعٌ، وَخَيْرُ مَتَاعِ الدُّنيَا الْمَرُأَةُ الصَّالِحَةُ

ترجمه: دنیاساری کی ساری ایک اثاثه ہے، اور اس کا بہترین اثاثه نیک سیرت بیوی ہے۔ (منداحمہ)

#### <u>بيوي کے حقوق:</u>

مخضراً زوجه کے حقوق مندرجه ذیل ہیں:

# (۱) مکمل مهرکی ادائیگی:

بیوی کا پہلاحق میہ ہے کہ اسے اس کا مکمل مہرادا کیا جائے۔مہر کی ادائیگی دوصورتوں میں ممکن ہے۔ایک مہر معجّل، یعنی نکاح کے وقت پورامہرادا کیا جائے۔دوسرامہرمؤجل، یعنی مہر فوراً نہ دیا جائے بلکہ بعد میں کسی وقت دینے کا وعدہ کر لیا جائے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ آ دھا مہر نکاح کے وقت اور آ دھا بعد میں ادا کیا جائے۔لیکن اس تفصیل کا تعین طرفین کی مرضی سے نکاح سے پہلے ضروری ہے۔

قرآن یاک میں اللہ تبارک وتعالیٰ کاارشادہے:

وَ آتُواُ النَّسَاء صَدُقَاتِهِنَّ نِحُلَةً ترجمه: اورعورتوں کوان کے مہرخوشی سے دیا کرو۔ (سورة النساء: ۴)

### (۲) بیوی کے تمام اخراجات:

شادی کے بعد بیوی کے تمام اخراجات یعنی اس کا نان نفقه اوراس کے پہننے اوڑ سے کا انتظام شوہر کی ذمہ داری ہے۔ اورجس معیار واقد ارکی مراعات وہ خود استعال کرتا ہے بیوی کی ضروریات کو پورا رکرتے ہوئے بالکل وہی معیار برقر اررکھنا ضروری ہے۔ قرآن یاک میں ارشاد باری تعالی ہے:

وَعلَى المَولُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالمَعُرُوفِ

ترجمہ: بچوں کے باپ (یعنی شوہر) پرعورتوں (یعنی بیوی) کا کھانااور کیڑامعروف طریقے پرلازم ہے۔ (البقرة: ۲۳۳)

(۳) رہائش کا انظام:

بیوی کا ایک حق میر بھی ہے کہ شوہراس کیلئے علیحدہ رہائش کا انتظام کرے۔ یہاں تک کہ طلاق کے بعد عدت ختم ہونے تک مطلقہ عورت کی رہائش کوشوہر کی ذمہ داری قرار دیا گیا ہے۔ جب شریعت نے مطلقہ عورتوں کی رہائش کا انتظام شوہر کے ذمہ رکھا ہے تو حسب استطاعت بیوی کی مناسب رہائش کی ذمہ داری بدرجہاً ولی شوہر کی ذمہ داری ہوگی ۔ قرآن پاک میں ارشادہے:

أَسُكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنتُم مِّن وُجُدِكُمُ

ترجمه: ان عورتوں (بیویوں) کو اپنی حیثیت کے مطابق أسی جگه رہائش مہیا کروجہاں تم رہتے ہو۔ (سورة الطلاق: ٢)

### (۴) حسن معاشرت:

بیوی کے ساتھ حسن معاشرت بہت زیادہ اہمیت رکھتی ہے۔ شوہر کو جا ہئے کہ وہ بیوی کے ساتھ اچھا سلوک کرے۔ اس کے ساتھ اچھطریقے سے پیش آئے بینی بیوی کے ساتھ گفتگو اور دیگر معاملات میں حسن اخلاق کا معاملہ رکھے۔ رسول اکر مہلیقی نے فر مایا کہتم میں سب سے اچھا آدمی وہ ہے جواپنے گھر والوں ( یعنی بیوی بچوں ) کی نظر میں اچھا ہو۔ قر آن پاک میں ارشاد ہے:

وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعُرُوفِ

ترجمه: اوران (بیویوں) کے ساتھ بھلے انداز میں زندگی بسر کرو۔ (سورۃ النساء: ١٩)

### (۵) خرچه کرنے میں فراخدلی:

شوہر کوحسب استطاعت بیوی اور بچوں پرخر چہ کرنے میں فراخد لی سے کام لینا چاہئے۔اللہ کے رسول مطالبیہ نے اہل وعیال پرخرچ کرنے کو بہت زیادہ اہمیت دی ہے اور اسے بہترین صدقہ قرار دیا ہے۔ چنانچہ ارشاد نبوی میں ہے:

إِذَا أَنْفَقَ الرَّجُلُ عَلَىٰ اَهُلِهِ يَحْتَسِبُهَا فَهُوَ لَهُ صَدَقَةٌ

ترجمہ: جب کوئی شخص اینے اہل وعیال پر ثواب کی نیت سے خرج کرتا ہے تواس کے لئے صدقہ بن جاتا ہے ( بخاری )

#### (۲) بیوی سے مشورہ:

اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ گھر کے نظام کو چلانے کی ذمہ داری مرد کے ذمہ رکھی گئی ہے جبیبا کے قرآن کریم میں مرد کوعور توں

کانگہبان اور منتظم قرار دیا گیا ہے۔لیکن حسن معاشرت کے طور پرعورت سے بھی گھر کے نظام کو چلانے کیلئے گھریلومعا ملات میں مشورہ ضرور کرنا جاہئے۔جبیبا کہ نبی اکر میافیہ نے ارشا دفر مایا:

# آمِرُوا النِّسَاءَ فِيُ بَنَاتِهِنَّ ترجمہ: بیٹیوں (کے رشتے) کیلئے اپنی ہیوی سے مشورہ کیا کرو۔ (ابوداؤد، منداحمہ)

#### (۷) دوبیویوں کے درمیان برابری:

اگر کسی شخص کی ایک سے زیادہ ہویاں ہوں تو اس پر واجب ہے کہ وہ ان دونوں کے درمیان برابری کا برتا و کر ہے یعنی دونوں کو یکساں یعنی برابر شم کا نفقہ اور ہرایک کی باری بھی ایک جیسی ہو۔ان ظاہری معاملات میں اس کے لئے کسی ایک بیوی کی حق تلفی جائز نہیں ہے۔اب رہاد لی رجحان یا محبت کا معاملہ تو اس میں برابری مطلوب نہیں ہے بلکہ دلی رجحان کے معاملے میں برابری ہو ہی نہیں سے جسیا کی سورہ نسا مگی آیت نمبر ۱۲۹ میں موجود ہے۔ آ ہے اللہ نے فرمایا کہ:

''جس شخص کی دو بیویاں ہوں اور وہ ان دونوں کے درمیان برابری نہ کرتے ہوئے ایک کی طرف مائل ہوجائے تووہ قیامت کے دن اس حال میں آئے گا کہ اس کا آ دھادھڑ گراہوا ہوگا۔ (ابوداؤد)

# (٨) بعض كمزوريول سے چثم پوشى:

شوہر کو چاہئے کہ بات بات پرنوک جھونک اور روک ٹوک نہ کرے بلکہ ہیوی کی بعض کمزوریوں سے چشم پوشی کرے۔خاص طور پر جب کہ بیوی کے اندر دیگرخو بیاں اورمحاس موجود ہوں۔ یہ بات نہیں بھونی چاہئے کہ اللہ تعالی نے عموماً ہرعورت میں کچھ نہ کچھ خوبیاں ضرور رکھی ہیں۔ نبی اکرم ایک کے کا ارشاد ہے:

''اگر عورت کی کوئی بات یا عمل نالسند آئے تو مردعورت پر غصہ نہ کرے کیونکہ اس کے اندر دوسری خوبیاں موجود ہیں جوتمہیں بھی اچھی گئی ہی۔'' (صحیح مسلم)

#### (۹) زیب وزینت:

شوہرکو چاہئے کہ اپنی بیوی کے سامنے خود کو قابل توجہ لینی اسمارٹ بنا کرر کھے کیوں کہ جس طرح شوہراپنی بیوی کوخوبصورت د کھنا چاہتا ہے اسی طرح وہ بھی اپنے شوہرکوا چھاد کھنا چاہتی ہے۔ صحابی رسول ومفسر قرآن حضرت عبداللہ بن عباس فرماتے ہیں کہ میں اپنی بیوی کیلئے ویساہی ہتجا ہوں جیساوہ میرے لئے زیب وزینت اختیار کرتی ہے۔ (تفسیر قرطبی)

# (۱۰) گھركےكام كاج ميں عورت كى مدد:

گھر کا سارے کا سارا کا معورت پر لا دوینا درست نہیں بلکہ شوہر کو چاہئے کہ وہ گھر کے کام کاج میں بیوی کا ہاتھ بٹائے، خاص طور پر جب وہ بیار ہو۔اس سلسلے میں نبی اکرم آیا ہیں کہ اور نیمل ہمارے لیے بہترین نمونہ ہے۔حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ نبی اکرم آیا ہیں گئے ہوتوں کی علیہ تھر کے تمام کام کرلیا کرتے تھے، جھاڑ وبھی خود لگایا کرتے تھے، جوتوں کی مرمت بھی خود کرلیا کرتے تھے۔ (صحیح بخاری)

#### (۱۱) وراثت میں حصہ:

اسلام نے رشتہ داروں کووراثت کا حصہ دار بنایا ہے۔ ہررشتہ دار کا بیت ہے کہ شریعت نے اس کا جوحصہ مقرر کیا ہے وہ اسے

دیا جائے اوراس میں کسی قتم کی کوتا ہی نہ برتی جائے۔شوہر کے مرنے کے بعد بیوی کوبھی اللّٰد کی طرف سے مقرر کردہ وراثت کا پوراحصہ ملنا جاہئے۔وراثت میں بیوی کے حصے کی تفصیل کچھ یوں ہے:

نہونے کی صورت میں بیوی کو 1/4 ملےگا۔
 نہ ہونے کی صورت میں بیوی کو 1/8 ملےگا۔

☆.....☆

# <u>شوھر کی حقوق</u>

#### تمهيد

قرآن پاک میں اللہ تبارک و تعالیٰ نے اور احادیث مبارکہ میں اللہ کے رسول اللہ نے میاں ہوی کے تعلقات کا ایساجامع دستور پیش کیا ہے جس سے بہتر کوئی دستور نہیں ہوسکتا اور اگر ان جامع ہدایات کی روشنی میں از دواجی زندگی گز اری جائے تو اس رشتہ میں مجھی بھی تاخی اور کر واہٹ پیدانہ ہوگی ، ان شاء اللہ۔

اسلامی تعلیمات نے شوہر کو گھر کا سربراہ قرار دیا ہے۔ قرآن کریم میں مردکوعور توں کا نگہبان اور منتظم قرار دیا گیا ہے۔ اللہ کے رسول اللہ نے شوہر کوعورت کیلئے مجازی خدا کا درجہ عطافر مایا ہے۔ یہی نہیں بکہ اللہ کے رسول اللہ نے نے شوہر کوعورت کیلئے مجازی خدا کا درجہ عطافر مایا ہے۔ یہی نہیں بکہ اللہ کے سواکسی اور کیلئے سجدہ کرنے کی اجازت دیتا تو میں کہتا کے عورت اپنے شوہر کو سجدہ کرے۔'(جامع ترمذی) بیتمام باتیں اس بات کا تقاضا کرتی ہیں کہ عورت اپنے شوہر کو برابر بھی کوتا ہی نہ کرے۔

# شو ہر کے حقوق قرآن کی روشنی میں:

(١) الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ

ترجمه: اوران (بیویوں ) کے ساتھ بھلے انداز میں زندگی بسر کرو۔ (سورۃ النساء: ۳۴)

(٢) وَلِلرِّ جَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ

ترجمہ: مردول کوعورتوں پرفضیات حاصل ہے۔ (سورۃ البقرۃ: ۲۲۸)

(m) فَالصَّالِحَاتُ قَانِتَاتٌ حَافِظَاتٌ لِّلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللهُ

ترجمہ: چنانچہ نیک عورتیں فرما نبر دار ہوتی ہیں، مرد کی غیر موجودگی میں اللہ کی دی ہوئی حفاظت سے (اس کے حقوق کی) حفاظت کرتی ہیں۔

# شوہر کے حقوق احادیث کی روشنی میں:

(١) وَالْمَرُأَةُ رَاعِيَةٌ فِي بَيْتِ زَوُجِهَا وَمَسْئُولَةٌ عَن رَّعِيَّتِهَا

ترجمہ: عورت اپنے شوہر کے گھر کی ذمہ دارہے،اوراس سے اس کی ذمہ داری کے متعلق بازیرس کی جائیگی۔ (بخاری)

(٢) لَا تُؤَدِّيُ الْمَرُأَةُ حَقَّ رَبِّهَا حَتَّىٰ تُؤَدِّي حَقَّ زَوُجِهَا

ترجمہ: عورت اپنے رب کے حقوق ادانہیں کرسکتی جب تک کہ وہ اپنے شوہر کے حقوق ادانہ کرے۔ (سنن ابن ماجہ)

(٣) لَا يَجُوزُ لِامُرَأَةٍ عَطِيَّةٌ إِلَّا بِإِذُنِ زَوُجِهَا

ترجمہ: عورت اپنے شوہر کی اجازت کے بغیر کسی سے کوئی مدیہ قبول نہیں کر سکتی۔ (ابوداؤد ، سنن نسائی)

(٣) أَيَّمَا امُرَأَةٌ مَاتَتُ، وَزَوُجُهَا عَنْهَا رَاض، دَخَلَتِ الْجَنَّةَ

ترجمه: جسعورت کااس حال میں انتقال ہو کہاس کا شوہراس سے راضی رہا ہوتو وہ جنت میں داخل ہوجائے گ۔ (جامع ترمذی)

#### <u>شوہر کے حقوق:</u>

مخضراً شوہر کے حقوق مندرجہ ذیل ہیں:

#### (۱) شوهر کی اطاعت وخدمت:

شوہرکا ایک حق میہ کہ بیوی اس کی اطاعت کرے۔ اسلام نے شوہر کی اطاعت و خدمت کو عورت کے کمال وخو بی میں شار
کیا ہے اور اس کو عورت پرلازم بھی قرار دیا ہے اور جنتی عورت اس کو قرار دیا ہے جواپنے شوہر کی اطاعت و خدمت کر کے اس کوراضی کر
لے۔ ایک حدیث میں ہے کہ نبی کریم میں ہے نہ فر مایا کہ عورت اگر پانچ وقت کی نماز پڑھے، اور رمضان کے روز بے اور اپنی شرمگاہ کی حفاظت کرے اور اپنے شوہر کی اطاعت کرے تو وہ جنت کے جس دروازہ سے چاہے داخل ہو جائے (مشکوۃ ص ۲۸۱)۔
قرآن یاک میں ارشاد ہے:

فَالصَّالِحَاتُ قَانِتَاتُ حَافِظَاتُ لِّلُغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللهُ مُ تَرجمه: چنانچه نیک عورتین فرمانبردار موتی بین، مرد کی غیر موجودگی مین الله کی دی موئی حفاظت سے (اس کے حقوق کی ) حفاظت کرتی بین ۔ (سورة النساء: ۳۴)

#### (۲) شوهر کی خوشنودی:

شوہر کوعورت کیلئے مجازی خدا قرار دیا گیا ہے۔خدائے تعالیٰ کی خوشنو دی کے بعد عورت کیلئے شوہر کی رضامندی نہایت اہم ہے۔عورت کو چاہئے کہ وہ اپنے شوہر کوخوش ر کھے اور کسی بھی لمحہ اس کو ناراض نہ کرے۔اگر عورت اس حال میں مرتی ہے کہ اس کا شوہر اس سے خوش ہوتو اللہ کے رسول علیقی نے جنت میں اس کے داخلے کی ضمانت دی ہے۔ چنانچہ ارشاد نبوی ایکی ہے:

أَيَّمَا امْرَأَةٌ مَاتَتُ، وَزَوُجُهَا عَنْهَا رَاضٍ، دَحَلَتِ الْجَنَّةَ

ترجمه: جسعورت کااس حال میں انتقال ہو کہاس کا شوہراس سے راضی رہا ہوتو وہ جنت میں داخل ہوجائے گی۔ (جامع تر مذی)

# (m) شوہر کے مال وآبر وکی حفاظت:

بیوی کی ایک اور ذمہ داری میہ ہے کہ وہ شوہر کے مال اور اس کی عزت کی حفاظت کرے۔خاص طور پر شوہر کی غیر موجو دگی میں شوہر کی تمام چیزوں کی حفاظت کرناعورت کی ذمہ داری ہے۔قرآن پاک میں ارشا دربانی ہے: فالصَّالِحَاتُ قَانِتَاتٌ حَافِظَاتٌ لِّلْغَیْب بِمَا حَفِظَ اللهُ ُ

# ترجمہ: چنانچہ نیک عورتیں فرما نبر دار ہوتی ہیں، مرد کی غیر موجود گی میں اللہ کی دی ہوئی حفاظت سے (اس کے حقوق کی ) حفاظت کرتی ہیں۔ (سورۃ النساء: ۳۴)

# (۴) گھر کے اندرونی امور کی انجام دہی:

گھر کے معاملات کے دوپہلوہیں۔ایک اندرونی معاملات اور دوسر سے ہیرونی معاملات۔شریعت نے ہیرونی معاملات مرد کے ہیں جیسے: پیسہ کمانا،سوداسلف لاناوغیرہ،اور گھر کے اندرونی معاملات کی ذمہ دار ہیوی ہے۔ ہیوی کا پیفرض ہے کہ ہیوی گھر کے اندرونی امورکوخوش اسلوبی سے انجام دے۔گھر کا جو کام خواتین کرتی ہیں اور اس میں نیت شوہرکوخوش کرنے کی ہے تو صبح سے لے کرشام تک وہ جتنا کام کر رہی ہے وہ سب اللہ تعالیٰ کے یہاں عبادت میں لکھا جاتا ہے۔ چاہے وہ کھانا پکانا ہو، گھرکی دیکھ بھال ہو، بچوں کی تربیت ہویا شوہرکا خیال ہویا شوہر کے ساتھ خوش دلی کی باتیں ہوں ،ان سب پر ثواب واجر لکھا جا رہا ہے۔

# (۵) بچوں کی تربیت:

عورت پرشادی کے بعد جوذ مہداریاں عائد ہوتی ہیں ان میں سب سے بڑی ذمہداری اپنے بچوں کی تعلیم وتر ہیت بھی ہے۔
بچوں کی تعلیم وتر ہیت کی ذمہداری اگر چہ باپ پر عائد ہوتی ہے لیکن اس سلسلہ میں ماں جوکر دارا داکر سکتی ہے اس کے مقابلے میں باپ
کی حیثیت ثانوی درجہ کی رہ جاتی ہے اسلئے ماں کی گود بچہ کا سب سے پہلا مدرسہ اور تعلیم گاہ ہوتی ہے۔ پھر بچہ کو ماں سے دن رات کے
چوہیں گھنٹوں میں سے اکثر اوقات سابقہ پڑتا ہے جبکہ باپ سے بہت کم سابقہ پڑتا ہے۔ اس لئے عورت پر بچوں کی تعلیم وتر ہیت کی سے
نازک ذمہداری باپ سے زیادہ عائد ہوتی ہے۔

## (۲) حسن معاشرت:

جس طرح مردکواپنی شریک حیات کی دیکھ بھال اوراس کی خاطر مدارت کرنے کی سخت تا کید کی گئی ہے،اسی طرح عورت کو بھی اپنے خاوند کی رضا مندی حاصل کرنے اوراس کے ساتھ حسن سلوک کا حکم دیا گیا۔اللہ تعالیٰ کے حقوق کی ادائیگی کوشو ہر کے حقوق کی ادائیگی سے مشروط کیا گیا ہے۔ چنانچے ارشاد نبوی ایسیہ ہے:

لَا تُوَّدِّيُ الْمَرْأَةُ حَقَّ رَبِّهَا حَتَّىٰ تُوَّدِّيُ حَقَّ زَوُجِهَا

ترجمہ: عورت اپنے رب کے حقوق ادانہیں کرسکتی جب تک کہ وہ اپنے شوہر کے حقوق ادانہ کرے۔ (سنن ابن ماجہ)

#### (٤) زيب وزينت (بنناسنورنا):

ازداوجی زندگی میں جن امور کی بہت زیادہ اہمیت ہے ان میں سے ایک بی بھی ہے کہ عورت شوہر کیلئے زیب وزینت اختیار کرے۔ اس کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے لگا ئیں کہ نبی کریم اللیہ ایک غزوہ سے واپس ہوئے تو صحابہ کرام سے فر مایا کہ ابھی فورا گھر میں داخل نہ ہوں بلکہ عور توں کو ذرامہات دو کہ وہ بالوں کو گھیک کرلیں۔ شریعت میں بیوی کو بننے سنور نے یعنی میک اپ کرنے کا تھم تو اپنے شوہر کے لئے ہی ہے۔ اگر وہ اپنے شوہر کے لیے ایسانہیں کرے گی تو پھر کس لئے بنے سنورے گی ؟ قرآن مجید نے واضح طور پر حکم دیا ہے کہ بیوی اپنے شوہر کے لئے زیب وزینت اختیار کرے۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے۔

وَلا يُبُدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَّ

''اوروہ (عورتیں )اپنے بناؤ سنگھارکو (کسی پر ) ظاہر نہ کیا کریں سوائے اپنے شوہروں کے۔'' (سورۃ النور: ۳۱)

#### (۸) شوہرکے بیسے کا درد:

بیوی پرشو ہر کا ایک تق میر بھی ہے کہ بیوی کے دل میں شو ہر کے پیسے کا در دہولیعنی پیسہ خرج کرتے وقت اس بات کا خیال رکھا جائے کہ بیہ مال شو ہرنے بڑی تگ ودو سے حاصل کیا ہے یہ پیسہ فضول خرچی میں خرج نہ ہو۔ بیا یک امتیازی نصیحت ہے جس کے ساتھ نیک بیوی موصوف ہوتی ہے۔گھر کونو کرانیوں پڑ ہیں چھوڑ نا چاہئے کہ وہ جس طرح چاہیں کرتی رہیں بلکہ عورت کی ذمہ داری ہے کہ وہ گھر کے تمام مالی اور دیگر امور پر نظر رکھے۔

# (۹) شوہر کی اجازت کے بغیر نفلی روز بے نہ رکھے:

عورت کی ایک اور ذمہ داری ہیہے کہ جب اس کا شوہر گھر میں موجود ہوتو وہ شوہر کی اجازت کے بغیر نفلی روزے نہ ر کھے۔ کیوں کہاس کی وجہ سے مرد کے حقوق میں فرق آسکتا ہے۔ نبی اکر صافیقی کا ارشاد ہے :

لَا تَصُومُ المَرااَّةُ وَبَعُلُهَا شَاهِدُ، إِلَّا بِإِذُنِهِ

ترجمہ: '' عورت اپنے شوہر کی موجودگی میں اس کی اجازت کے بغیر روز ہندر کھے۔'' (صحیح بخاری)

### (۱۰) شوہر کی اجازت کے بغیر تھنہ لے:

شادی کے بعدعورت اپنے شوہر کی عزت بن جاتی ہے اور اس پر بہت سی ذمہ داریاں عائد ہوتی ہیں۔ان ذمہ داریوں میں سے ایک میں سے تفد قبول نہ کرے۔حدیث شریف میں اس کی ممانعت وار د ہوئی ہے۔ چنانچہ ارشاد نبوی اللہ ہے:

لَا يَجُوزُ لِامُرَأَةٍ عَطِيَّةٌ إِلَّا بِإِذُنِ زَوْجِهَا ترجمه: ''عورت اینے شوہر کی اجازت کے بغیر سی کوئی ہدیہ قبول نہیں کر سکتی۔'' (ابوداؤد، سنن نسائی )

# (۱۱) شوہر کے والدین اور رشتہ داروں سے سلوک:

عورت پرلازم ہے کہ شوہر کے والدین اور رشتہ داروں کے ساتھ حسن سلوک سے پیش آئے۔ شوہر کی مال کواپنی مال اور باپ
کواپنا باپ اور بھائی کواپنا بھائی اور بہن کواپنی بہن سمجھے اور اس طرح دیگر رشتہ داروں کو درجہ بدرجہ مقام دے کران کواس درجہ ومقام کے
لیا تا ہے دیکھے اور اسی کے مناسب ان سے سلوک کرے۔ علامہ ذہبی لکھتے ہیں عورت پر واجب ہے کہ شوہر کے خاندان والوں اور ان
کے رشتہ داروں کا اگرام کرے۔ (الکبائرص ۷۵)

☆.....☆

# <u>غیر مسلموں کے حقوق</u>

تمهيد:

قر آن وحدیث سے بیحقیقت روزِ روش کی طرح عیاں ہے کہ اِسلام دینِ امن ہے۔اور بیمعاشرے میں رہنے والے تمام افراد کو،خواہ ان کا تعلق کسی بھی ندہب اور رنگ ونسل سے ہو، جان و مال اورعزت و آبرو کے تحفظ کی ضانت عطا کرتا ہے تی کہ ایک اسلامی ریاست میں آباد غیر مسلم اقلیتوں کی عزت اور جان و مال کی حفاظت کرنامسلمانوں پر بالعموم اور اسلامی ریاست پر بالخصوص فرض ہے۔

اسلامی ریاست میں غیر مسلم شہر یوں کو بھی وہی حقوق حاصل ہیں جو مسلمانوں کو حاصل ہیں۔ اُن حقوق میں سے بنیا دی حق جو اسلامی حکومت اور اسلامی معاشرہ کی طرف سے انہیں حاصل ہے وہ حقِ حفاظت ہے، جوانہیں ہرتتم کے خارجی اور داخلی ظلم وزیا دتی کے خلاف میسر ہوگا تا کہ وہ کممل طور پرامن وسکون کی زندگی بسر کرسکیں۔

# غيرمسلموں كے حقوق قرآن كى روشى ميں:

(١) الاَينُهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمُ يُقَاتِلُوكُمُ فِي الدِّيْنِ وَلَمُ يُخُرِجُوكُم مِّن دِيَارِكُمُ أَن تَبَرُّوهُمُ وَتُقُسِطُوا إِلَيْهِمُ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُقُسِطِينَ

ترجمہ: جن لوگوں نے تم سے دین کے بارے میں جنگ نہیں کی اور نہتم کوتمہارے گھروں سے نکالا ان کے ساتھ بھلائی اورانصاف کاسلوک کرنے سے اللّٰہ تم کو ثنع نہیں کرتا اللّٰہ تو انصاف کرنے والوں کو دوست رکھتا ہے۔ (سورۃ الممتحنہ: ۸)

# غيرمسلموں كے حقوق احاديث كى روشنى ميں:

(١) مَنُ قَتَلَ مُعَاهِداً فِي غَيْرِ كُنُهِم، حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ

ترجمه: "جومسلمان کسی غیرمسلم شهری (معامد) کوناحق قتل کرے گا الله تعالی أس پر جنت حرام فر مادے گا۔" (ابوداؤد، نسائی)

(٢) أَنَا أَحَقُّ مَنُ وَفَىٰ بِذِمَّتِهِ

ترجمه: میں غیرمسلم شہریوں کے حقوق ادا کرنے کاسب سے زیادہ ذمہ دارہوں۔ (بیہتی)

(m) إِذَا قَتَلَ المُسُلِمُ النَّصْرَانِيَّ قُتِلَ بهِ

ترجمه: اگرکسی مسلمان نے عیسائی گوتل کیا تووہ مسلمان قصاصاً قتل کیا جائے گا۔ (شیبانی)

(م) دِيَةُ الْيَهُودِيِّ وَالنَّصُرَانِيِّ وَكُلِّ ذِمِّيٍّ مِثْلُ دِيَةِ الْمُسُلِمِ

ترجمہ: یہودی،عیسائی اور ہرغیرمسلم شہری کی دیت (خون بہا) مسلمان کی دیت کے برابر ہے۔ (مصنف ابن ابی شیبہ)

# غیر مسلموں کے حقوق:

اسلامی ریاست میں غیرمسلمشہر یوں کے حقوق مخضراً مندرجہ ذیل ہیں:

# (۱) قتل کی ممانعت:

مَنُ قَتَلَ مُعَاهِداً فِي غَيْرِ كُنُهِهِ، حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ

ترجمه: "دجومسلمان کسی غیرمسلم شهری (معامد) کوناحق قتل کرے گاالله تعالیٰ اُس پر جنت حرام فر مادے گا۔'(ابوداؤد،نسائی)

# (۲) مسلم اورغیرمسلم کا قصاص اور دیت برابر ہے:

اسلام نے کسی بھی شخص (مسلم یا غیرمسلم ) کوناحق قتل کرنے والے قاتل پر قصاص لازم کیا ہے۔جبکہ قبل خطاء یعنی غلطی سے قتل ہوجانے کی صورت میں دیت (خون بہا) کی ادائیگی کوواجب قرار دیا ہے۔

دِيَةُ الْيَهُودِيِّ وَالنَّصْرَانِيِّ وَكُلِّ ذِمِّيٍّ مِثْلُ دِيَةِ الْمُسُلِمِ

ترجمہ: ''بہودی، عیسائی اور ہر غیر مسلم شہری کی دیت (خون بہا) مسلمان کی دیت کے برابرہے۔'' (مصنف ابن ابی شیبه)

#### (٣) مال لوٹنے کی ممانعت:

غیر مسلم شہریوں کی جانوں کی طرح ان کے اموال کی حفاطت بھی اسلامی ریاست پرلازم ہے۔ ہر دور میں جمیع مسلمانوں کا اس پراجماع رہاہے۔اسلام نے دوسروں کا مال لوٹنا بھی حرام قرار دیا ہے،ارشا دباری تعالیٰ ہے:

وَلاَ تَأْكُلُوا أَمُوالكُم بَيُنكُم بِالْبَاطِلِ

"اورتم ایک دوسرے کے مال آپس میں ناحق نہ کھایا کرو۔" (البقرة: ۱۸۸)

#### (۴) تذلیل کی ممانعت:

اسلام میں جیسے مسلمان کی عزت و آبر و کی حرمت کو پامال کرنا حرام ہے ویسے ہی غیر مسلم شہری کی عزت کو پامال کرنا بھی جائز نہیں ہے۔ کسی مسلمان کو اجازت نہیں کہ وہ کسی غیر مسلم شہری کو گالی گلوچ کرے، اس پر تہمت لگائے ، اس کی طرف جھوٹی بات منسوب کرے یااس کی غیبت کرے۔ اسلام کسی مسلمان کواس امر کی بھی اجازت نہیں دیتا کہ وہ کسی غیر مسلم شہری کے ایسے عیب کا تذکرہ کرے جسمانی واخلاقی عیب سے ہو۔

#### (۵) جارحیت سے تحفظ:

اسلامی قوانین کے مطابق ریاست کے فرائض میں سے ہے کہ وہ تمام غیر مسلم شہریوں کو ہرفتم کا تحفظ فراہم کرے۔ کوئی بھی فردخواہ کسی قوم، فد ہب یاریاست سے تعلق رکھتا ہوا گروہ کسی غیر مسلم شہری پر جار حیت کرے اوراس پرظلم و تعدی کا مرتکب ہوتو ریاست کی ذمہ داری ہے کہ وہ بلاا متیا نے فد ہب اپنے شہری کو تحفظ فراہم کرے، چاہے اس سلسلے میں اسے جار حیت کرنے والے سے جنگ کرنی پڑے۔

# (٢) ظلم وتعدى سے حفاظت:

غیرمسلم شہریوں کی اندرونی ظلم وزیادتی سے حفاظت کو بھی اسلام بڑی تا کید کے ساتھ لازم اور واجب قرار دیتا ہے۔اسلام کسی مسلمان کے ہاتھوں غیرمسلم شہریوں کے ساتھ کسی قتم کی ظلم وزیادتی کو ہرگز بر داشت نہیں کرتا خواہ اس ظلم واذیت کا تعلق ہاتھ سے ہویازبان سے ۔آ ہے سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشا دفر مایا:

مَنُ آذى ذِمِّيًّا فَأَنَا خَصُمُهُ

''جس نے سی غیر مسلم شہری کو تکلیف پہنچائی تو میں اس کاو کیل ہوں گا۔'' (عمدة القاری)

# (٤) دورانِ جنگ غيرمسلموں كے تل عام كى ممانعت:

اسلام کے جنگی قوانین کے مطابق غیر جانب دارا فرادیامما لک کے ساتھ جنگ نہیں کی جائے گی،خواہ ان کے ساتھ نظریاتی

اختلاف کتنا ہی زیادہ کیوں نہ ہو۔اسلام نے ایسے غیر جانب دارلوگوں کے ساتھ پرامن رہنے کا حکم دیا ہے کیونکہ اسلام خواہ مخواہ جنگ یا تصادم کو پسند نہیں کرتا۔وہ ہرانسانی جان کا احتر ام کرتا ہے اورانسانی خون کی حرمت کی پاسداری کا ہرسطے پر پورا پورا اہتمام کرتا ہے۔ ارشادِ باری تعالی ہے:

وَ لاَ يَجُرِ مَنَّكُمُ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلَّا تَعُدِلُوا ُ رَالَمَا لَدة: ١٠ اوركسى قوم كى تَشْنَى تهمين اس بات برآماده نه كرك مِتْم ناانصا فى كروـ' (المائدة: ٨)

# (۸) عبادت گابی منهدم کرنے کی ممانعت:

اسلام غیر مسلموں کو کمل فرہبی آزادی دیتا ہے اور اسلامی مملکت ان کے عقائد وعبادات سے تعرض نہیں کرتی ۔ اسلام غیر مسلم شہریوں کے جان و مال کی طرح ان کی عبادت گا ہوں اور مقدس مقامات کو بھی کممل تحفظ فراہم کرتا ہے ۔ ارشاد باری تعالی ہے:
وَلُوْ لَا دَفُعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعُضَهُم بِبَعُضٍ لَّهُدِّمَتُ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلُوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذُكُرُ فِيُهَا اسْمُ اللَّهِ كَثِيُّراً
ترجمہ: ''اورا گراللہ لوگوں کے ایک گروہ کے شرکودوسرے کے ذریعے دفع نہ کرتار ہتا تو خانقا ہیں اور کلیسا اور عبادت گا ہیں
اور مسجدیں جن میں اللہ کا کثرت سے ذکر کیا جاتا ہے، سب مسارکر دی جاتیں۔'' (سورۃ الجج: ۴۸)

# (٩) غیرمسلموں کے معبودوں کی تو بین کی ممانعت:

اسلام خل وبرداشت اوررواداری کا وہ نمونہ فراہم کرتا ہے جود نیا کا کوئی معاشرہ فراہم نہیں کرسکتا۔ قرآن مجید میں اللہ رب العزت نے اہل ایمان کو یہاں تک حکم دیا ہے کہ غیر مسلموں کے جھوٹے معبودوں (بتوں) کو بھی گالیاں نہ دو۔ارشاد باری تعالیٰ ہے: وَلاَ تَسُبُّواُ الَّذِیۡنَ یَدُعُونَ مِن دُونِ اللهِ فَیَسُبُّواُ اللهَ عَدُواً بِغَیْرِ عِلْمٍ

''(مسلمانو!)جن (جھوٹے معبودوں) کو بیلوگ اللہ کے بجائے پکارتے ہیں،تم ان کو برانہ کہو،جس کے نتیجے میں بیلوگ جہالت کے عالم میں حدسے آگے بڑھ کراللہ کو برا کہنے کگیں۔'' (الانعام: ۱۰۸)

# (۱۰) این ند ببریمل کرنے کی کمل آزادی:

دین اسلام میں کسی کومسلمان کرنے کے لیے جمراورز بردستی کی اجازت نہیں ہے۔ اسلامی ریاست میں کسی بھی شہری کو جبرا مذہب بدلنے پرمجبوز نہیں کیا جاسکتا۔اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

> لاَ إِكُواهَ فِي الدِّيْنِ قَاد تَّبَيَّنَ الرُّشُدُ مِنَ الْعَیِّ ''دین میں کوئی زبردئ نہیں، بے شک ہدایت گمراہی سے واضح طور پرممتاز ہو چکی ہے۔'(البقرۃ ۲۵۲) کئیسس کی سستیک

سوال: اسلامی معاشرے کی تشکیل کے لیے کن امور کی پابندی لازم ہے۔

# <u>معاشرتی ذمه داریاں</u>

#### تعارف:

اسلام انسانی معاشر ہے کوخوش حال دیکھنا چاہتا ہے۔اس لیےاس نے اخلاقِ حسنہ کو بڑی اہمیت دی ہے اور مسلمانوں کے لیےا خلاقی قدروں کی پاسداری کو مذہبی فریضہ قرار دیا ہے۔اضیں اخلاقی اقدار پر اسلامی معاشر ہے کی تشکیل و بنیاد ہے۔اس سلسلے میں چندمحاس اخلاقی کا ذکر کیا جاتا ہے۔

#### (۱) دیانت داری:

معاشی اور معاشرتی تعلقات کی استواری کیلئے دیانت ایک بنیادی شرط ہے۔جس معاشرے سے دیانت ختم ہوجائے وہاں کاروباری معاملات سے لے کر گھریلو تعلقات تک ہر جگہ نا قابل اصلاح بگاڑ پیدا ہوجا تا ہے۔ ایک دوسرے پر سے اعتماداٹھ جاتا ہے۔ اسلام اپنے نام لیواؤں کوان تمام نقصانات سے بچانے کیلئے دیانت داری کی تلقین کرتا ہے۔ ارشادر بانی ہے:

اِنَّ اللّهَ مَا أَمُورُ کُمُ أَن تُؤَدُّواُ الْأَمَانَاتِ إِلَى اَهْلِهَا

ترجمه: بشک اللهتم کوفر ما تا ہے کہ پہنچاد وا مانتیں امانت والوں کو۔ (سورۃ النساء: ۵۸)

#### (٢) ايفائعهد:

ایفائے عہد کا مطلب ہے وعدہ پورا کرنا۔انسانوں کے باہمی تعلقات میں ایفائے عہد کو جواہمیت حاصل ہے وہ مختاج بیان نہیں۔اللّٰہ کے رسول ﷺ نے وعدہ خلافی کومنافق کی نشانیوں میں ایک نشانی قرار دیا ہے۔ہمارے اکثر معاملات کی بنیاد وعدوں پر ہوتی ہے وہ پورے ہوجائے تو سارے معاملات بگڑ جاتے ہوتی ہے وہ پورے ہوجائے تو سارے معاملات بگڑ جاتے ہیں۔اگر ان کی خلاف ورزی شروع ہوجائے تو سارے معاملات بگڑ جاتے ہیں۔اسی بگاڑ ہے۔ارشاد باری تعای ہے:

وَأُوفُواْ بِالْعَهُدِ إِنَّ الْعَهُدَ كَانَ مَسُؤُولاً

ترجمه: اور پورا کروعهدکو، بے شک عهد کی پوچه ہوگ۔ (سورة بنی اسرائیل: ۲۴)

حضورا کرم صلی الله علیه وسلم کاارشاد ہے:

لاَ دِيُنَ لِمَنُ لَّا عَهُدَ لَهُ ترجمه: جےوعدے کا یاس نہیں اس میں دین نہیں۔ (بیہق)

# (٣)صدق (سيائي):

صدق عربی زبان کالفظ ہے جس کا مطلب سچائی ہے۔ سچائی ایک ایسی عالمگیر حقیقت ہے جسے سلیم کئے بغیرانسان سکھ اور چین کا سانس نہیں لےسکتا۔ نبی اکرم آفیکٹ نے اس بات کونہایت جامعیت کے ساتھ یوں ارشاوفر مایا:

اَلصِّدُقْ يُنْجِىُ وَالْكِذُبُ يُهُلِكُ
ترجمه: سيائى انسان كو هرآفت مع محفوظ ركھتی ہے اور جھوٹ ہلاک كر ڈالتا ہے۔

قرآن كريم ميں بارى تعالى نے اپنے صادق القول (بات كاسچا) ہونے كاذكر فرمايا ہے۔ چنانچه ارشاد بارى تعالى ہے: وَ مَنْ أَصُدَقُ مِنَ اللّهِ حَدِيْثاً ترجمہ: اور اللّه سے سچى كس كى بات ہے۔ (سورة النساء: ۸۷)

#### (۴)عدل وانصاف:

صاحب تن کواس کاحق دیناعدل وانصاف کہلاتا ہے۔عدل وانصاف کا تقاضایہ ہے کہ ہر شخص کواس کا جائز حق بہ آسانی مل جائے۔نظام عدل کی موجودگی میں معاشرے کے امور بخیر وخو بی سرانجام پاتے ہیں۔اور بے انصافی کی وجہ سے معاشرے کا ہر شعبہ مفلوج ہوکر رہ جاتا ہے۔اسلام ہی وہ فدہب ہے جس نے عدل وانصاف کے معاملے میں بلا امتیاز تمام نسل انسانی کے درمیان مساوات قائم کرنے کا حکم دیا۔ چنانچ ارشاد باری تعالی ہے:

إِنَّ اللهُ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَانِ. ترجمه: ' بيشك الله انصاف اور بھلائى كرنے كاتھم ديتاہے'۔ (پار ١٢٥: نحل)

#### (۵)احر ام قانون:

جس طرح قدرت کا نظام چند فطری قوانین کا پابند ہے، اسی طرح معاشرے کا قیام، معاشرتی ، اخلاقی اور دینی احکام وقوانین کا پابند ہے۔ دنیا کا کم عقل سے کم عقل انسان بھی قانون کی ضرورت ، اہمیت اور پابندی کا اعتراف کرے گا،کیکن کم لوگ ایسے ہیں جو عملا قانون کے قاضے پورے کرتے ہوں۔

عصر حاضر میں دوافراد کے باہمی معاملات سے لے کربین الاقوامی تعلقات تک لوگ ضا بطے اور قانون کی پابندی سے گریزاں ہیں۔اور لا قانونیت کے اس رجحان نے دنیا کا امن وسکون غارت کردیا ہے۔انسان دووجوہ کی بنیاد پر قانون کی خلاف ورزی کرتا ہے:

(۱) خودغرضی ومفادیرتی (۲) ایخ آپ کوقانون سے بالاتر سمجھنا

اسلام ان دونوں وجوہ کا خوبی سے تدارک کر کے مسلمانوں کو قانون کا پابند بنا تا ہے۔اسلام انسان کواحساس دلا تا ہے کہ دنیا میں اپنااثر ورسوخ استعمال کر کے یا دھو کے سے دنیا میں قانون کی خلاف ورزی سے نے بھی گئے تو آخرت میں انہیں خدا کی گرفت سے کوئی نہیں بچا سکے گا۔

#### (٢) كسب طلال:

كسبعر بي زبان كالفظ ہے جس كامطلب ہے كمانا۔

الله تعالیٰ اس شخص کو پیندنہیں فر ماتے جوستی اور کا ہلی سے کام لے مختی اور ایمان دار شخص کو پیند کیا جاتا ہے اور قدم بہقدم اس کی حوصلہ افز ائی کی جاتی ہے۔

قرآن پاک اوراحادیث مبارکه میں حلال روزی کمانے والے کی بہت زیادہ اہمیت وفضیلت بیان کی گئی ہے اوراسے اللہ تعالیٰ کا دوست قرار دیا گیا ہے۔ چنانچہ ارشاونبوی ایکٹے ہے:

ٱلْكَاسِبُ حَبِينُ اللهِ

#### ترجمہ: حلال روزی کمانے والا اللہ کا دوست ہے۔

#### (۷)ایار:

ایثار عربی زبان کا لفظ ہے جس کے لفظی معنی ترجیج دینے کے ہیں ، یعنی قربانی دیتے ہوئے خود تکلیف اٹھا کرمخلوق الہی کو راحت و آرام پہنچانا۔ دنیا پرسی اگرانسان کوخود غرضی اور مفاد پرسی سکھاتی ہے تو دین داری اس میں جذبہ ایثار پیدا کرتی ہے۔ دیگر محاسن اخلاق کی طرح نبی اکرم آلیکی ویشاوت کا بہترین نمونہ تھے اور سربراہ مملکت ہوتے ہوئے بھی انتہائی سادگی اور جفاکشی کی زندگی گزارتے تھے۔ ایثار پیشہ لوگوں کی تعریف وتوصیف کرتے ہوئے اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں:

وَيُؤُثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمُ وَلَوُ كَانَ بِهِمُ خَصَاصَةٌ ترجمہ: اوروہ دوسرول کواپنی ذات پرتر نی جے ہیں،اگر چہ خود فاقے ہی سے کیوں نہ ہوں۔ (سورة الحشر: ۹۰)

سوال: قرآن وحدیث کی روشیٰ میں کسبِ حلال کی وضاحت کریں۔

# كسب حلال

#### معنی ومفهوم:

کسب عربی زبان کالفظ ہے جس کا مطلب ہے کمانا۔ کسب حلال کی تعریف میکی جاتی ہے کہ کسب حلال وہ کمائی ہے جو قانونی ہواور حلال مال پرمنی ہواور سود سے پاک ہو۔

## كسب حلال كى اہميت:

کسب حلال کی اسلام کے معاشی ، معاشرتی اور اخلاقی نظام میں بہت اہمیت ہے۔کسب حلال کو ہرمسلمان کا فریضہ قرار دیا گیا ہے۔ اللہ تعالیٰ اس شخص کو پہند نہیں فرماتے جو سستی اور کا ہلی سے کام لے مختی اور ایمان دارشخص کو پہند کیا جاتا ہے اور قدم بہقدم اس کی حوصلہ افزائی کی جاتی ہے۔ لہذا بیضروری ہے کہ اسلامی معاشرے کے تمام کاروباری معاملات کسب حلال پربنی اور سود جیسی لعنت سے یا کہ ہوں۔

# انسانی رویوں پراثر:

حلال رزق کا اعمال صالحہ سے گہراتعلق بتایا گیا ہے۔ اور قرآن نے کئی جگہ حلال رزق اور اعمال صالحہ کا ذکر ، اور حرام رزق اور اعمال صالحہ کا ذکر ، اور حرام رزق اور اعمال سینہ کا ذکر ایک ساتھ کیا ہے۔ جس سے بیہ بات سامنیآتی ہے کہ جب انسانی جسم کی نشو و نما حلال رزق سے ہوتی ہے تو وہ اعمال صالحہ کا موجب بنتی ہے اور بالکل اس کے برعکس جب انسانی جسم حرام رزق سے پرورش پا تا ہے تو اس کا نتیجہ حرام رزق کی صورت میں نمودار ہوتا ہے۔ قرآن پاک میں اللہ تعالی رزق حلال اور اعمال صالحہ کا ایک ساتھ ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعُمَلُوا صَالِحاً إِنِّي بِمَا تَعُمَلُونَ عَلِيُمٌ. اتِ يَغْبِرو! حلال چيزين كھا وَاورنيك عمل كروآب جو كچھ كررہے ہيں ميں اسسے بخو في واقف ہوں۔ (المومنون: ۵۱)

# كسب حلال كي ضرورت:

د نیاوی زندگی میں انسان کی ذمہ داری ہے کہ وہ محنت ، جدو جہداور حلال کمائی سے اپنی تمام مادی ضروریات کو پورا کرے۔ قرآن یاک میں اللہ تعالی فرماتے ہیں:

> .....وَلا تَنسَ نَصِيبُكَ مِنَ الدُّنْيَا .....اوردنياميں سے بھی اینے جھے کو نظر اندازنہ کرو۔ (القصص: ۷۷)

# حلال اورحرام كمائى ميس فرق:

اسلام کسب حلال پرشدت سے زور دیتا ہے اور حرام کمائی سے اپنے پیروکاروں کورو کتا ہے۔ ہروہ منافع اور بڑھوتری جوحرام کے ذریعے حاصل کی گئی ہے جہنم میں داخل ہونے کا ذریعہ ہے۔اللہ تعالی نے قرآن پاک میں حلال اور حرام کمائی میں فرق کرتے ہوئے فرمایا:

> وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا الله نَيْ (كاروبار) كوطلال كيا ہے اور سودكو حرام قرار ديا ہے۔ (البقرة: ٢٧٥)

# كسب حلال قرآن كى روشنى مين:

- ا . يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُواُ مِمَّا فِي الأَرْضِ حَلالًا طَيِّباً وَلاَ تَتَبِعُواْ خُطُوَاتِ الشَّيْطانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُّبِينٌ .
   ا \_ لوگو! زمین میں جو پا کیزہ اور حلال چیزیں ہیں وہ کھاؤ، اور شیطان کے نقش قدم پر نہ چلو، یقین جانو وہ تمہارا کھلا دشمن
   ہے۔
- ٢. يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقُنَا كُمُ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِن كُنتُمُ إِيَّاهُ تَعُبُدُونَ.
   ١ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقُنَا كُمُ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِن كُنتُمُ إِينَ الْهَينَ هَا وَ، يَوَاوِراللَّه تَعَالَى كَاشْكُرادا كروا كرمَ خاص اس كى عبادت كرتے ہو۔
   عبادت كرتے ہو۔
- ٣. يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحاً إِنِّيُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ .
   الي يغمبرو! حلال چيزي کھاؤاور نيک عمل کروآپ جو پھے کررہے ہیں میں اس سے بخو بی واقف ہوں۔(المومنون: ۵۱)

# كسب حلال احاديث كي روشني مين:

- الكاسِبُ حَبِيبُ اللهِ.
- حلال روزی کمانے والا الله کا دوست ہے۔
- انَّ الْحَلَالَ بَيِّنٌ وَإِنَّ الْحَرَامَ بَيِّنٌ وَبَيْنَهُمَا أُمُورٌ مُشْتَبِهَاتٌ لَا يَعْلَمُهُنَّ كَثِيْرٌ مِّنَ النَّاس.
   حلال بھی واضح ہے اور حرام بھی واضح ہے ۔ اور ان دونوں کے درمیان بعض اشیاء مشکوک ہیں، جن کواکٹر لوگنہیں جانے۔
   حلال بھی واضح ہے اور حرام بھی واضح ہے ۔ اور ان دونوں کے درمیان بعض اشیاء مشکوک ہیں، جن کواکٹر لوگنہیں جانے۔

☆.....☆

سوال: اخلاقی رذائل سے کیامراد ہے؟ ایسے یا نجے رذائل کاذکرکریں اور بتائیں کہان سے معاشرے میں کیسے بگاڑ پیدا ہوتا ہے؟

# اخلاقي رذائل

#### ابتدائيه:

جس طرح اخلاق حسنه کی ایک طویل فهرست ہے، جن کو اپنا کرآ دمی دنیاوآ خرت میں سرخرو ہوتا ہے اسی طرح کچھا یسے اخلاق رذیلہ ہیں جن کو اختیار کر کے انسان حیوانی درجے میں جاگر تا ہے اور آخرت میں اللہ تعالی کی رحمت سے محروم ہوجا تا ہے۔ مسلمانوں کو یتعلیم دی گئی ہے کہ وہ اخلاق فاضلہ سے آراستہ ہوں اور اخلاق رذیلہ سے بچیں ، جوانسان کی شخصیت کو داغ دار کر دیتے ہیں اور اسے ہر فتم کی نیکی اور بھلائی سے محروم کر دیتے ہیں۔ چنداخلاقی رذائل مندرجہ ذیل ہیں :

> تجموٹ حسد غیبت نهمت منافقت غروروتکبروغیره

#### (۱) حجوط:

جھوٹ نہ صرف خودایک برائی ہے، بلکہ بہت ہی اخلاقی برائیوں کا سبب بھی بنتا ہے۔اسلام میں جھوٹ بولنے کی تخی سے مذمت کی گئی ہے۔جھوٹ بولنے کا اعلان ہے کہ جھوٹ مذمت کی گئی ہے۔جھوٹ بولنے والوں کواللہ تعالی کا اعلان ہے کہ جھوٹ بولنے والوں کو ہدایت نصیب نہیں ہوتی ۔ چنانچہ ارشاد ہے:

إِنَّ اللهَ لَا يَهُدِي مَنُ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّارٌ

ترجمه: البته الله راه (بدایت) نهیس دیتااس کوجوجهو ٹااور حق نه ماننے والا ہے۔ (سورة الزم: ۴۳)

نبی اکرم اللہ نے جھوٹ کومہلک قرار دیتے ہوئے ارشا دفر مایا:

اَلصِّدُقْ يُنجِى وَالْكِذُبُ يُهُلِكُ ترجمہ: سچائی انسان کوہرآفت ہے محفوظ رکھتی ہے اور جھوٹ ہلاک کرڈ التا ہے۔

#### (۲)غيبت:

غيبت كِفظى معنى بين 'برائي كرنا'' ـ

شریعت کی اصطلاح میں غیبت سے مراد کسی شخص کی غیر موجودگی میں اس کی الیمی برائی بیان کرناجواس میں پائی جاتی ہو۔ غیبت ایک بہت ہی بری اور موذی اخلاقی بیاری ہے۔ حضور نبی اکرم اللہ نے غیبت کوزنا جیسے گناو کبیرہ سے بھی بدتر قرار دیا ہے۔ اخلاقی بیاریوں میں غیبت جس قدر بری بیاری ہے برشمتی سے ہمارے معاشرے میں اسی قدر عام ہے۔ بہت کم لوگ ہوں گے جواس بیاری سے محفوظ ہوں گے۔ اللہ تعالی نے قرآن پاک میں غیبت کیلئے مردہ بھائی کا گوشت کھانے کی انتہائی بلیغ تمثیل دیتے ہوئے مسلمانوں کواس گھناؤنے گناہ سے بیچنے کی تلقین فرمائی ہے۔ سورة الحجرات میں ارشاد باری تعالی ہے:

وَلَا يَغُتَب بَعُضُكُم بَعُضاً أَيُحِبُّ أَحَدُكُمُ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتاً فَكَرِهْتُمُوهُ ترجمہ: اورایک دوسرے کی غیبت نہ کرو۔ کیاتم میں سے کوئی یہ پسند کرے گا کہ وہ اپنے مرے ہوئے بھائی کا گوشت کھائے؟ اس سے تو خودتم نفرت کرتے ہو۔ (سورة الحجرات: ۱۲)

#### (۳) تهمت را تهام

تهمت کے فظی معنی ہیں 'الزام لگانا''۔

شریعت کی اصطلاح میں تہمت سے مرادیہ ہے کہ کسی شخص کا ایساعیب بیان کیا جائے جواس میں موجود ہی نہ ہواوراس کے دامن عفت کو بلاوجہ داغدار بنایا جائے ۔حضورا کرم ایسے فیبت اور تہمت کی ایسی تعریف بیان فر مائی ہے جس سے دونوں کا فرق بھی واضح ہوجا تا ہے ۔ فر مایا:

"تم اپنے بھائی کا تذکرہ اس طرح کروکہ اسے ناگوار ہو' (بیفیبت ہے)۔ایک صحابی نے پوچھا کہ:"اگراس میں واقعی وہ عیب ہوتو (کیا اس کا بیان کرنا بھی فیبت ہے؟)" آپ میں اللہ نے فر مایا:"اگراس میں واقعی وہ عیب ہوتب تو وہ فیبت ہے، اوراگر وہ نہ ہوتو بہتان ہے۔" یعنی دو ہراگناہ ہے۔

#### (۴) نفاق رمنافقت:

منافقت کا لفظ نفق سے فکلا ہے جس کے معنی اس سرنگ کے ہیں جو زیر زمین خفیہ ہوتی ہے اور جس کے دومنہ ہوتے ہیں،
آدمی ایک سے داخل ہوکر دوسری طرف نکل جاتا ہے۔ شریعت کی روسے منافق وہ شخص ہے جو حقیقت میں تو کا فر ہولیکن کسی دنیاوی
لا کی کی وجہ سے یادین اسلام کو نقصان پہنچانے کی غرض سے اپنے آپ کومسلمان ظاہر کرے۔ یعنی ظاہر میں مومن اور باطن میں کا فر ہو۔
منافق ، کا فرکی سب سے خطرنا کے قتصان پہنچا تا ہے۔ اللہ
تعالی نے منافقین کے بارے میں ارشا دفر مایا:

إِنَّ المُنَافِقِينَ فِي الدَّرُكِ الأَسفَلِ مِنَ النَّارِ ترجمہ: بِش منافقین جہنم كے سب سے نجلے درج میں ہوں گے۔ (سورة النساء: ۱۳۵)

# منافق کی نشانیاں:

ترجمه: منافق کی تین نشانیاں ہیں:

(۱) جب بات کرے تو جھوٹ بولے۔ (۲) جب وعدہ کرے تو وعدہ خلافی کرے۔ (۳) جب(اس کے پاس)امانت رکھوائی جائے تو خیانت کرے۔

# (۵) تکبر:

تكبر كے لفظی معنی ہیں بڑائی كرنا۔

دین اسلام کی اصطلاح میں تکبر سے مرادیہ ہے کہ اپنے آپ کو دوسروں کے مقابلے میں برتر اور معزز شمجھا جائے اور دوسروں کو کم تر اور حقیر جانا جائے۔

قرآن یاک اوراحادیث مبارکہ میں تکبر کی سخت مذمت بیان کی گئی ہے اور تکبر کواللہ تعالی کی صفت قرار دیا گیا ہے۔جس کا

واضح مطلب بیہ ہے کہ غروراور مکبرکسی انسان کو زیب نہیں دیتا بلکہ بیصرف اللہ ہی کے شایانِ شان ہے۔قر آن پاک میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوًى لِّلْمُتَكَبِّرِيْنَ تَرِيْنَ تَرِيْنَ تَرِيْنَ تَرِيْنَ تَرَجِمَهِ: الزمر: ١٠)

(۲)حيد:

کسی شخص کی دنیاوی و دبی ترقی دی کیوکردل میں بی خیال آنا کہ بیغمت چھن جائے'' حسد'' کہلاتا ہے۔ حسد ایک اخلاقی بیاری ہے۔ انسان دوسی کا تقاضا بیہ ہے کہ ہم اپنے کسی بھائی کواچھی حالت میں دیکھیں تو خوش ہوں کہ اللہ تعالی نے اسے اپنی نعمتوں سے نواز ا ہے۔ لیکن حسد وہ بری خصلت ہے کہ جو کسی کوخوش حال اور پرسکون دیکھی کر انسان کو بے چین کر دبی ہے اور وہ اپنے بھائی کی خوشحالی دیکھ کرخوش ہونے کے بجائے دل ہی دل میں جاتا اور کڑھتا ہے۔ مسلمانوں کواس جلن اور تکلیف سے بچانے کیلئے حضور نبی اکر مرافظی نے حسد سے بیخے کی تلقین فرمائی ہے۔ چنانچے ارشاد نبوی آئیلی ہے:

إِيَّاكَ وَالْحَسَدَ فَإِنَّ الْحَسَدَ يَأْكُلُ الْحَسَنَاتِ كَمَا تَأْكُلُ النَّارُ الْحَطَبَ تِرْجَمَد: ويَكُو! حسد سے بجو؛ كيوں كه حسد نيكيوں كواس طرح كھاجا تا ہے جیسے آك خشك لكڑى كو۔

# باب سوم:

# اسوة رسول اكرم عليه وسلم

سوال: رسول ا كرم اليسة رحمة للعالمين بير بحث كرير \_

# رحمت للعالمين

#### تعارف:

الله تعالى نے رسول ا کرم ایستاہ کوتمام جہانوں کے لیے رحمت بنا کر بھیجا۔

وَمَا أَرُسَلُنَاكَ إِلَّا رَحُمَةً لِّلُعَالَمِينَ

ترجمہ: ہم نے آ ہے اللہ کوتمام جہانوں کے لیے رحمت بنا کر بھیجا ہے۔ (سورۃ الانبیا: ۱۰۷)

آپ آئیں۔ آپ آئیں۔ نیا کواللہ تعالیٰ کا پیغام پہنچا کراس کے عذاب سے بچایا۔ایک اللہ کی عبادت اوراس سے محبت سکھائی ،ایک ایسانظام زندگی دیا جوانسانیت کوامن وسلامتی کے طرف لے جاتا ہے اور نوعِ انسان کے لیے سراسر رحمت ہے۔اس طرح آپ آئیسے۔ تمام جہانوں کے لیے اللہ کی رحمت ثابت ہوئے۔

آ ہے اللہ خود بھی رحمت اور محبت کا پیکر ہیں۔ تمام عمرآ ہے اللہ مخلوقِ خُداسے لطف وکرم کے ساتھ پیش آتے رہے۔

### أمت يرشفقت ورحمت:

الله تعالى نے آپ آلية كے بارے ميں فرمايا ہے:

لَقَدُ جَاء كُمُ رَسُولٌ مِّنُ أَنفُسِكُمُ عَزِيُزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمُ حَرِيْصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤُمِنِيُنَ رَؤُوفٌ رَّحِيْم ترجمہ: تمہارے پاس اللّٰد کا ایک رسول آیا ہے جوتم ہی میں سے ہے۔تمہاری تکلیف اس پر گرال گزرتی ہے۔ تمہاری بھلائی کا خواہش مندر ہتا ہے۔اہل ایمان کے ساتھ بڑے ہی شفق اور مہر بان ہیں۔ (سورة التوبہ: ۱۲۸)

آپ آپ آپ از اروں اور مفلوک الحال لوگوں کی حاجت مندروں کی حاجت پوری کرتے، ناداروں اور مفلوک الحال لوگوں کی مدد کرتے۔ آپ آپ آپ ساتھیوں کو تکلیف میں دیکھ کر بے قرار مدد کرتے۔ آپ آپ ساتھیوں کو تکلیف میں دیکھ کر بے قرار ہوجاتے اوران کی اعانت فرماتے غم زدوں کی دلجوئی کرتے۔ آپ آپ آپ کو اپنے صحابہ کی تکلیف آئی گراں گزرتی کہ انہیں دینی امور میں بھی دشواری میں ڈالنا پیند نہ فرماتے۔ آپ آپ آپ کا ارشاد ہے: ''اگر امت پر دشواری نہ ہوتی تو میں انہیں ہر نماز کے لیے مسواک کرنے کا حکم دیتا۔'' آپ اہل ایمان کے لیے بالحضوص سرایا رحمت ہیں۔

#### كافرول يررحت:

آ پیالیہ کی رحمت صرف مونین تک محدود نہ تھی، کا فروں کے لیے بھی ہمیشہ رحمت رہے۔ گذشتہ امتوں پر اللہ تعالیٰ کی نافر مانی کی وجہ سے کفارِ مکہ تمام نافر مانیوں کے باوجود نافر مانی کی وجہ سے کفارِ مکہ تمام نافر مانیوں کے باوجود

دنیامیں عذاب عامہ سے محفوظ رہے۔

# وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمُ وَأَنتَ فِيهِمُ

ترجمہ:اوراللہ ان پرعذاب نازل نہیں کرے جب تک آپ آلیہ ان میں موجود ہیں۔ (سورۃ الانفال:۳۳)

ایک دفعہ آپ آلیہ کو کفار کی طرف سے خت تکلیف پینچی۔صحابہ کرام ٹے غرض کیا: یارسول اللہ! ان کے لیے بددعا کریں۔
آپ آلیہ نے فرمایا:''میں لعنت کرنے والانہیں۔ میں تو صرف رحمت بنا کر جھیجا گیا ہوں۔'' قبیلہ دوس نے سرکشی و نافر مانی کی تو آپ آپ آئیہ نے بددعا کی جگہ بردعا دی۔

اللَّهُمَّ اهُدِ دَوساً وَائْتِ بِهِمُ

ترجمه: ''اے اللہ! قبیله روس کو ہدایت دے اوران کو دائر ہ اسلام میں لا۔'' طائف میں جب کفارنے آپ آپ آپ کی تی مار کرزخی کیا تو آپ آپ آپ کی زبان مبارک پریہ الفاظ تھے:

اللَّهُمَّ اهْدِ قَومِي فَانَّهُم لَا يَعُلَمُون

ترجمہ:''اےاللہ میری قوم کوہدایت دے۔ پس بیٹک پنہیں جانتے ( کہ پیکیا کررہے ہیں )۔''

## عورتوں کے لیےرحمت:

عرب کے معاشرے میں عورت کی کوئی عزت تھی نہ مقام تھا۔ لڑکیوں کو وجود باعثِ شرم سمجھا جاتا تھا۔ حضور اللہ نے انہیں عزت واحتر ام عطا کیا۔ ان کے حقوق اور فرائض متعین کیے اور انہیں ماں ، بیٹی ، کہن اور بیوی کی ہر حیثیت سے معاشرے میں سیحے مقام سے نوازا۔ آپ چاہیے گا ارشاد ہے:

> الجَنَّةُ تَحُتَ أَقُدَامِ الأُمَّهَاتِ ترجمہ: جنت ماؤں کے قدموں کے نیچے ہے۔

> > م حالله آپ آیگ نے یہ بھی فرمایا:

خَیْرُ کُمْ خَیْرُ کُمْ لِاَهْلِهٖ ترجمہ:تم میں سے بہتر وہ ہے جواپنے گھر والوں کے ساتھ اچھاہے۔

#### بچوں کے لیے رحمت:

نبی محتر میلید بچوں پرنہایت شفقت فرماتے تھاوران سے بے انتہا پیارکرتے۔ایک دفعہ رسول اکرم کیفیہ حضرت حسن بن علی سے پیارکر ہے تھے،حضرت اقرع بن حابس بھی محفل میں موجود تھے۔انہوں نے کہایارسول اللہ! میرے دس بچے ہیں۔ میں نے بھی کسی کواس طرح بیاز نہیں کیا۔آپ ایک نے فرمایا: ''جورم نہیں کرتا۔اس پر حم نہیں کیا جاتا۔''

### تیموں اور غلاموں کے لیے رحمت:

آپ الله علی بیتم بچوں پر بہت زیادہ مہر بان تھے۔آپ الله نے فر مایا: أَنَا وَ كَافِلُ الْمَتِينَمِ فِي الْجَنَّةِ هلكذا ترجمہ: میں اور یتیم کی تکہداشت كرنے والاجنت میں یوں ہوں گے (اوراینی دونوں انگلیاں ملالیں) اسی طرح غلاموں کے متعلق آپ آلینگ کا ارشاد ہے کہ'' تمہارے غلام تمہارے بھائی ہیں۔ جن کواللہ تعالی نے تمہارا ماتحت بنایا ہے تم جوخود کھا وَ، وہی انہیں بھی کھلا وَاور جبیبا خود پہنووییا ہی انہیں بھی پہنا وَ۔اوران کی طاقت سے زیادہ ان پر کام کا بوجھ نہ ڈالو۔''

☆.....☆

سوال: قرآن وحدیث کی روشنی میں اخوت کی اہمیت بیان کریں۔

# <u>اخوت کی اهمیت</u>

ایک ہوں مسلم حرم کی پاسبانی کیلئے نیل کے ساحل سے تا بہ خاک کاشغر معنی ومفہوم:

اخوت عربی زبان کالفظ ہے جو'' اُخ'' سے نکلا ہے جس کے فظی معنی'' بھائی چارہ'' کے ہیں۔اسلام کے طلوع ہونے سے پہلے عرب معاشرے میں فتنہ فسادروز کا معمول تھا۔ آپ اللہ فیا سے کرداراور تعلیمات کے ذریعے معاشرے میں امن وامان کی فضا قائم کی اور جدی پشتی دشمنوں کو پیار ومحبت کے بندھن میں باندھا،اسی کو''اخوت''یا مؤاخات کہا جاتا ہے۔اسلام میں ایک کلمہ گو بلا لحاظِ رنگ ونسل اور علاقائی قومیت،ایک ہی عالمگیر ملت اسلامیکارکن بن جاتا ہے اور وہ ملت کے دوسرے افراد کا دینی بھائی بن جاتا ہے۔ اخوت کی اقسام:

حضرت ابوالحسن على ندوى رحمه الله نے اس كى دوشمير لكھى ہيں:

(۱) اول بیک پوری نسل انسانی ایک آدم کی اولا دہاور حضور اکرم صلی الل? علیہ وسلم نے ججۃ الوداع کے خطبہ میں ایسے معجز اندالفاظ میں اس پرمہر لگادی کہ اس سے زیادہ اسلامی مساوات کا کوئی منشور نہیں ہوسکتا۔ آپ صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا ''اِنَّ رَبِّکُمُ وَاحِدٌ'۔ وَاِنَّ أَبَاکُمُ وَاحِدٌ'۔

(۲) دوسری قتم یہ ہے کہ چھٹی صدی عیسوی میں ایک نئی اخوت کی بنیاد ڈالی گئی ،اس اخوت کی بنیاد اللہ تعالیٰ کی وحدانیت کاعقیدہ ،نوع انسانی کے ساتھ ہم در دی کا جذبہ ،عدل ومساوات کے اصول اور انسانوں کی خدمت کے عزم وارادہ پڑتھی۔

#### اخوت کی بنیاد:

اسلامی اخوت کی بنیاد کلمہ طیبہ لا اللہ الا اللہ محمد رسول اللہ ہے جس میں خدا کی وحدا نیت اور حضور اکرم ایک ہونے کا اقرار ہے۔ یہ ایک عقیدہ جس کی روسے ایک عالمگیر آفاقی اور وسیع رشتہ داری قائم ہوگئ ہے اور ایک ملت کی تشکیل پا گئی ہے جس کو ملت ِ اسلامیہ کہتے ہیں اور اخوت کا رشتہ خون کے رشتوں سے زیادہ مضبوط ہوتا ہے۔

یمی مقصودِ فطرت ہے یمی ہے رمزِ سلطانی اخوت کی جہانگیری، محبت کی فراوانی

# اخوت كى اہميت قرآن كى روشنى ميں:

(١) إِنَّمَا الْمُؤُمِنُونَ إِخُوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيُكُمُ

ترجمہ: بے شک مؤمن توایک دوسرے کے بھائی ہیں لہذاا پنے بھائیوں کے دریان تعلقات کو درست کرلو۔ (سورۃ الحجرات: ۱۰)

- (٢) وَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمُ لَوُ أَنفَقُتَ مَا فِى الْأَرُضِ جَمِيْعاً مَّا أَلَّفَتُ بَيْنَ قُلُوبِهِمُ وَلَكِنَّ اللهُ أَلَّفَ بَيْنَهُمُ إِنَّهُ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ
- ترجمہ: تم روئے زمین کی ساری دولت بھی خرچ کرڈالتے توان لوگوں کے دل نہ جوڑ سکتے تھے مگر وہ اللہ ہے جس نے ان لوگوں کے دل جوڑے، یقیناً وہ زبر دست اور دانا ہے۔ (سورۃ الانفال: ۲۳)
  - (٣) وَاذُكُرُوا نِعُمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُم أَعُدَاء فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُو بِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعُمَتِه إِخُواناً
  - ترجمہ: اوراللہ کے اس احسان کو یا در کھو جو اس نے تم پر کیا ہے، تم ایک دوسرے کے دشمن تھا س نے تمہارے دل جوڑے اوراس کے فضل وکرم سے تم بھائی بھائی بن گئے۔ (سورۃ آل عمران:۱۰۳)

# اخوت كى اہميتا حاديث كى روشنى ميں:

- (١) المُسلِمُ أَخُو المُسلِمِ؛ لا يَظُلِمُهُ وَلا يَخُذِلُهُ وَلا يَحُقِرُهُ
- ترجمہ: مسلمان،مسلمان کا بھائی ہے؛وہ اس پرظلم ہیں کرتا، نہ اس کورسوا کرتا ہے نہ اس کی تحقیر کرتا ہے۔ (بخاری ومسلم)
  - (٢) لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمُ حَتىٰ يُحِبُّ لِلَّاخِيَهِ مَا يُحِبُّ لِنَفُسِهِ
  - ترجمہ: تم میں سے کوئی شخص اس وقت تک (کامل) مؤمن نہیں ہوسکتا جب تک اپنے بھائی کیلئے وہی پیند نہ کرے جو اپنے لئے پیند کرتا ہے۔ (بخاری وسلم)
  - (٣) اَلْمُؤُمِنُ أَخُو الْمُؤُمِن كَالْجَسَدِ الْوَاحِدِ إِن اشْتَكَىٰ شَيْئاً مِّنْهُ وَجَدَ أَلَمَ ذٰلِكَ فِي سِائِرِ جَسَدِهِ
  - ترجمہ: مؤمن مؤمن کا بھائی ،ایک جسم کی طرح ہیں اگر اس جسم کا کوئی بھی حصہ تکلیف میں مبتلا ہوتو وہ اپنے پورے بدن میں تکلیف محسوس کرتا ہے۔

#### مدينهمنوره ميں اخوت کی مثال:

آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے ہجرت کے بعد سب سے پہلے شہر کے امن اور باشندوں کے باہمی تعلقات کی طرف توجہ دی۔ آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے تمام مہاجرین وانصار کو جمع کر کے اخوت اسلامی کا وعظ فر مایا اور مسلمانوں کے اندر مواخات قائم کر کے نہایت خوش گوار معاشرہ تشکیل فر مایا۔ اس عہد مواخات کو انصار نے اس خلوص سے نبھایا کہ تاریخ میں اس کی کوئی دوسری نظیر تلاش نہیں کی جاسکتی۔ تمام مہاجرین کو حقیقی بھائی سمجھا اور بے دریغ مال واسباب ان کے سپر دکیا۔ بعض انصارا بنی دو بیویوں میں سے ایک کو طلاق دے کرمہاجر بھائی سے اس کے نکاح کے لیے تیار ہوئے۔ مہاجرین نے بھی نہایت ہمت کے ساتھ مزدوریاں کیں اور اپنے پاؤں پر کھڑے۔

# صحابه كرام كى زندگى سے اخوت كى مثال:

صحابی رسول حضرت مصعب بن عمیر کے بھائی ابوعزیز بن عمیر غزوہ بدر میں گرفتار ہوئے۔ جب ابوعزیز کے ہاتھ باندھے جانے گئے تورسیاں باندھنے والے سے کہا کہ اس کواچھی طرح کس کر باندھو، اس سے اچھی رقم وصول ہوگی ۔ یہ بات سن کر ابوعزیز نے

کہا'' آپ سے یہ تو قع نہ تھی ،آپ کلمہ خیر کہتے میری سفارش کرتے ،کین اس کے برعکس آپ نے ہاتھ مضبوطی سے باند سے کا حکم دیا'' تومصعب بن عمیر ٹنے فرمایا'' تم اس وقت میر سے بھائی نہیں ،میر ابھائی وہ ہے جوتمہار سے ہاتھ میں رسی باندھ رہا ہے ،اس لیے کہ ایک نئے رشتہ نے ہم کو جوڑ دیا ہے ، جوخون کا رشتہ تو نہیں ، مگر اس سے بھی زیادہ عظیم اور قابل قدر ہے''۔

اس طرح کی اور بھی بے شار مثالیں صحابہ کرام کی زند گیوں میں موجود ہیں۔

# وطن عزيزيا كستان اوراخوت اسلامي:

پاکتان کا مسلم صرف بینہیں کہ اس ملک میں لوگ اسلامی وحدت کے علم بردار بن کر رہیں، بلکہ اس وقت پوری دنیا کے سیاسی نقشے میں ہم پاکتان کا اسلامی وحدت اسلامی سے دست بردار ہیں اور اس کے لیے کوشاں ہیں۔اگر ہم وحدت اسلامی سے دست بردار ہوجائیں گئے قتی ملک کو جوجائیں گئے جارا ملک بھی لسانی و تہذیبی جھڑوں سے بھرجائے گا۔اس سے انکارنہیں کیا جاسکتا کہ اب اس قتم کے کئی فتنے ملک کو لیسٹ میں لیے ہوئے ہے۔اس لیے اس ملک مے مختلف ثقافتوں سے تعلق رکھنے والے لوگوں کو جو چیز باہم مر بوط کرتی ہے وہ اخوت اسلامی ہے۔علامہ اقبال نے کہا تھا

بتان رنگ و بو کو توڑ کر ملت میں گم ہو جا نہ ایرانی رہے باقی نہ تورانی نہ افغانی

#### اخوت اسلامی نه مونے پروعیدیں:

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا جو عصبیت کی طرف بلائے وہ ہم میں سے نہیں ، جو عصبیت پراڑے وہ ہم میں سے نہیں ، جو عصبیت پر اللہ علیہ وسلم سے نہیں ، جو عصبیت پر مارا جائے وہ ہم میں سے نہیں ۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے شاید زندگی میں کسی مسئلہ اور کسی موقع پر اتنی شخت زبان استعمال نہیں کی جواس جا بلی عصبیت کے بارے میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان مبارک سے نکلے۔

اب کہاں ایثار و اخوت وہ مدینے جیسی؟ اب تو مسلم کو مسلمان سے ڈر لگتا ہے

### اسلامی اخوت کوفروغ کسے دیاجائے؟

سب سے پہلے اس بات پرغور کیا جائے کہ لسانیت اور تو م پرتی کا پس منظر اور پیش نظر کیار ہا؟ اندرون و پیرون ملک کون سے عناصر شریک کار ہیں؟ اغراض ومقاصد کیا ہیں؟ یہ یقیناً سب لائق اظہار ہیں۔ابضر ورت اس امر کی ہے کہ عوا می علمی،سرکاری وغیر سرکاری سطح پر لوگوں میں شعور پیدا کیا جائے ،غلط فہمیوں کا ازالہ کیا جائے ،اخوت اسلامی کے فضائل کا ہر جگہ تذکرہ ہواور اس کی نشروا شاعت کے لیے تمام جائز ذرائع ابلاغ کواستعال کیا جائے۔

#### اخوت کی اہمیت:

اسلام وہ واحد مذہب ہے جوقو میت اور رنگ ونسل سے ما وراء ہوکر ساری انسانیت کو مساوات اور بھائی چپارگی کا درس دیتا ہے۔ آج بھی اگر ساری دنیا کے مسلمان بھائی چپارے کے رشتوں میں بندھ جائیں اور ایک دوسرے کیلئے اخوت کا جذبہ پیدا کریں تو اب بھی کوئی در نہیں گے گی۔ان شاءاللہ مسلمان دنیا میں ایک عظیم طاقت کی شکل میں ابھر سکتے ہیں اور اسلام وشمن قوتوں کا استحصال بآسانی ممکن بنایا جاسکتا ہے۔

#### حرف آخر:

موجودہ دورکا میا ہم ترین موضوع اب تک ہماری مکمل توجہ کا طلب گار ہے اوراس موضوع پرمستقل اور سنجیدہ کام کرنے والوں

کی تعداد بہت کم ہے اور شایدیمی وجہ ہے کہ آج ملت اسلامیہ لسانی اختلاف کا شکار ہے۔ ہمارے جن مسلمان بھائیوں میں یہ Uirus سرایت کر چکا ہے ان کی اصلاح کرنا بھی بلامبالغہ ہمارا فرض ہے۔اللہ تعالیٰ ہمیں اس کی ادائیگی کرنے کی توفیق عطافر مائے۔ آمین ہے

ایک ہے سب کا نبی دین بھی ایمان بھی ایک کچھ بڑی بات تھی ہوتے جومسلمان بھی ایک منفعت ایک ہے اس قوم کی نقصان بھی ایک حرم پاک بھی اللہ بھی قرآن بھی ایک

☆.....☆

سوال: رسول پاک کے عفوو درگذر پرایک نوٹ تحریر کریں۔

# <u>عفوودرگذر</u>

#### تعارف:

عفوعر بی زبان کا ایک لفظ ہے جس کے معنی معاف کرنا، بخش دینا ،درگذرکرنا، بدلہ نہ لینا اور گناہ پر پردہ ڈالنے کے بیں۔اصطلاح شریعت میں عفو سے مرادکسی کی زیادتی و برائی پرانقام کی قدرت و طاقت کے باوجود انقام نہ لینا اور معاف کر دینا ہے، یعنی وسعت ِ ظرفی کا ثبوت دیتے ہوئے اپنے کسی مجرم کودل کی گہرائیوں سے معاف کر دینا اور بدلہ لینے کی قوت ہونے کے باوجود بدلہ نہ لینا عفوو درگذر کہلاتا ہے۔ عفوو درگذر ایک بہترین اخلاقی وصف ہے۔ اس سے دشمن دوست بن جاتے ہیں اور دوستوں میں محبت بڑھ جاتی ہے۔ اللہ تعالی نے قرآن مجید میں مؤمنین کی جوصفات بیان فرمائی ہیں ان عفوو درگذر کو بھی شامل کیا ہے۔ چنا نچہ ارشاد باری تعالی ہے:

. وَالْكَاظِمِيْنَ الْغَيْظَ وَالْعَافِيْنَ عَنِ النَّاسِ ''اوروہ (مؤمنین) غصہ پی جانے والے اور لوگوں سے درگذر کرنے والے ہیں'۔ (آل عمران: ۱۳۴)

## حضورا كرم أيسك في فرمايا:

''حضرت موسیٰ بن عمران علیہ السلام نے عرض کیا میرے پروردگار! تیرے بندوں میں کون تیرے نزدیک زیادہ عزیز ہے؟ پروردگارنے فرمایا:''جوقادر ہونے کے باوجودعفوودرگذر کرے۔''

# نى اكرم كاعفوو درگزر:

آپ صلی الله علیه وآله وسلم نے ہمیں صلم، برد باری بخل، عفو و درگز راور صبر واستقلال کی تعلیم دی۔ان رویوں سے انفرادی و اجتماعی سطح پر معاشرے میں خل و برداشت جنم لیتا ہے۔اسی خل و برداشت کے ذریعے سوسائٹی کے اندراعتدال و توازن آتا ہے۔الله رب العزت نے آقاعلیہ السلام کوآ داب واخلاق خود سکھائے۔ارشا و فرمایا:

#### خُذِ الْعَفُو وَأَمُرُ بِالْعُرُفِ وَأَعُرِضُ عَنِ الْجَاهِلِين

'' آپ درگز رفر مانااختیار کریں،اور بھلائی کا حکم دیتے رہیںاور جاہلوں سے کنارہ کشی اختیار کرلیں''۔ (الاعراف:١٩٩)

# سیرت مصطفی علی سے عفوو در گزر کے مظاہر:

### اللَّهُمَّ اهُدِ قُومِي فَانَّهُم لَايَعُلَمُون

ترجمہ: باری تعالی میری قوم کوہدایت دے یہ مجھے پہنچانتے نہیں ہیں۔ (صحیحمسلم)

کے۔۔۔۔۔۔حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں آقاعلیہ السلام ایک مقام پر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے ساتھ موجود تھے، آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے گلے میں ایک کھر دری سی خت قسم کی جا در لیسٹی ہوئی تھی۔ ایک اعرابی آیا، اسے پھو طلب تھی۔ اس نے اپنی نا دانی و جہالت کے سبب آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی جا در کو پکڑ کر اس شدت سے کھینچا کہ آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی گردن مبارک پر اس کا زخم آگیا، جا در کھینچ کر کہنے لگا! یا مح صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں میں تاج ہوں۔ میرے گھر والے بھی بھو کے ہیں، پریشان ہیں، میں دواونٹ لایا ہوں، میرے دونوں اونٹوں کو غلے اور اناج سے بھر کر مجھے والیس بھیجئے۔ اُس کے اس انداز طلب کے باوجود آقاعلیہ اللہ علیہ وآلہ وسلم نے صبر کا مظاہرہ کرتے ہوئے فرمایا کہا کہ اے بندے سب مال اللہ کا ہے اور میں اس کا بندہ ہوں اور مسکر اپڑے بھر آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اسے مال عطاکر نے کا خرمایا۔ (صبحے بخاری)

الله عنها فرماتی کے ہوں ہے۔۔۔۔۔ام المونین حضرت سیدہ عائشہ صدیقہ رضی الله عنها فرماتی ہیں کہ حالات جتنے بھی غصہ دلانے والی ہی کیوں نہ ہوں مگر میں نے پوری عمریہ ہی دیکھا کہ ہر کیفیت میں آقاعلیہ السلام نے عفوو در گزراور بردباری کا اظہار فرمایا حتی کہ بھی سی کو ہاتھ سے منہیں مارا،سوائے جہاد کی صورت میں اپنے دفاع پراور نہ عمر کھرکسی خادم اور نہ ہی کسی زوجہ کو مارا۔ (صحیح مسلم)

#### عورتوں سے عفوہ درگذر:

Domestic) ہورتوں کو زمانہ جاہلیت میں بھی مارتے تھے اور آج بھی مارتے ہیں۔ عورتوں پر تشدد ( Violence کو مارتے ہیں۔ مارے ہاں جہالت کے باعث لوگ عورتوں کو مارتے ہیں جو کہ بات ہاری سوسائٹی پر بہت بڑا داغ ہے۔ بہت بڑی بدخلقی ہے۔ ہمارے ہاں جہالت کے باعث لوگ عورتوں کو مارتے ہیں جو کہ باعث شرم ہے۔ آقا علیہ السلام نے گھریلوتشد دکو کلیتاً رد کر دیا۔ تاجدار کا ئنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے پندرہ صدیاں قبل جب سارا معاشرہ ہر طرح کے استحصال سے لبریز تھا، جب غلاموں پرظلم ہوتے تھے، زنجیروں میں باندھ کرکوڑے مارے جاتے تھے اس وقت بھی آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے غلاموں اورعورتوں پرتشد دیسے فرمایا۔

#### د شمنول سے عفوو درگذر:

فتح مکہ کے دن آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فاتح کی شان کے ساتھ مکہ شہر میں داخل ہوئے تو وہ کفار مکہ جنہوں نے تلواروں سے آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا تعالیہ وآلہ وسلم کے گھر کا محاصرہ کر کے آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا تعاقب کیا تھا، آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو بریثان اور دکھی کیا وسلم کا تعاقب کیا تھا، آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو بریثان اور دکھی کیا تھا، سکون اور احت کی زندگی بسر کرنے کی اجازت نہ دیتے تھے۔ ان کفار ومشر کین کے شہر میں جب فاتح بن کر پنچے تو وہ لوگ کا نپ رہے تھے، انہیں ڈرتھا کہ انتقام لیا جائے گا، ہماری گر دنیں کا ٹ دی جائیں گی، سزادی جائے گی، ہمارے مظالم کا بدلہ لیا جائے گا۔ لیکن صورت حال اُن کی سوچوں کے برعکس ہوئی۔

آ قاعلىيەالسلام نے فرمايا جاؤميں تمهيں وہى كہتا ہوں جوميرے بھائى يوسف عليه السلام نے اپنے بھائيوں سے كہا تھا:

لاَ تَشُرَيُبَ عَلَيْكُمُ الْيَوُمَ يَغُفِرُ اللّهُ لَكُمُ

"خواوَ آج تم يركوئى گرفت نہيں ہوگى اللّه تمهيں معاف كردے گا"۔ (يوسف: ٩٢)

#### اسوه حسنه كى اتباع كاعهد:

یہ قاعلیہالسلام کے عفوو درگز ر،صبر واستقامت، جلم اور تخل بر داشت اور بر دباری کا اظہار ہے۔ضرورت اس امر کی ہے کہ ہم بھی اپنے آپ کوان اخلاق حسنہ سے مزین کریں۔اوران تمام لوگوں کومعاف کرنے کا اعلان کریں جنہوں نے کسی بھی صورت ہمیں نقصان پہنچایا۔

# باب چهارم:

# تعارفِ قرآن وحديث

سوال: قرآن کا تعارف اور فضائل بیان کریں۔

# تعارف قرآن

#### تعارف:

لفظ قرآن' قراءة''سے شتق ہے جس کے عنی پڑھنے کے ہیں۔اس طرح قرآن کے معنی ہیں وہ کتاب جو بار باراور کثرت سے پڑھی جاتی ہے۔اس کی مثال کہیں نہیں ملتی۔قرآن مجید دین اسلام کی اساس اور اس کے پیروکاروں کیلئے تا قیامت نشان راہ ہے۔ یہ پغیبراسلام حضرت مجھوں کے میان کیا جانے والا وہ آخری مجموعہ کلام ہے جوتقریباً شکیس سال (بائیس سال چوہاہ) کے عرصے میں حضرت جرئیل علیہ السلام کے ذریعے اللہ تعالی نے عالم اسلام کی تا ابدر ہنمائی وقیادت کیلئے نازل فرمایا۔

#### قرآنی معلومات:

قرآنی معلومات کے اہم نکات مندرجہ ذیل ہیں:

☆ ..... قرآن مجید میں ۳۰ یارے ہیں۔

🖈 ..... قرآن مجيد کي پېلي وجي غارِ حراميں نازل ہوئي۔

☆..... قرآن مجيد مين ۵۵۸رکوع ہيں۔

☆..... قرآن مجيد مين ۱۳ اسورتين ہيں۔

لا سیدے ہیں۔ شرآن مجید میں اسجدے ہیں۔

☆..... قرآن مجيد مين ٢٣٣٧ آيات ہيں۔

☆ ..... قرآن مجيد ميں ٨٥ مکی سورتيں ہيں۔

🖈 ..... قرآن مجيد ميں ١٤مد في سورتيں ہیں۔

#### نزول قرآن كا آغاز:

نزول قرآن کی ابتداء ملائے میں سورۃ العلق کی ابتدائی پانچ آیات سے ہوئی۔ جبریل امین غار حرامیں ان آیات کا تخفہ کے کرآئے۔ اس وقت آپ آئیٹ کی عمر مبارک ہم سال تھی۔ پہلی وحی کے ساتھ نازل ہونے والی آیات قرآنیہ کامتن ہے:

ترجمہ: ''آپ اپنے اس رب کے نام سے پڑھئے جس نے پیدا کیا اس نے انسان کو جے

ہوئے خون سے پیدا کیا پڑھئے آپ کا رب کرم کرنے والا ہے جس نے قلم سے علم سکھا

# اس نے انسان کو وہ سکھایا جو وہ نہ جانتا تھا''

#### اساءالقرآن:

قر آن بلفظِ خودقر آن مجید میں کئی باراستعال ہواہے محققین کے مطابق قر آن کے بچین دیگر نام ہیں جو کہ مختلف مقامات پر قر آنی آیات میں استعال کیے گئے ہیں۔ان میں سے چندایک اسمائے قر آن درج ذیل ہیں:

| ایک کتاب                        | الكتاب  |
|---------------------------------|---------|
| صیح وغلط میں فرق کرنے والی کتاب | الفرقان |
| روشٰ (روشنی دینے والی کتاب)     | النور   |
| تندرستی اور شفاء کی ضامن کتاب   | الثفاء  |
| رہنما(رہنمائی کرنےوالی کتاب)    | الهدئ   |
| مصلحت وحكمت والى كتاب           | الحكمة  |
| رحمت كاذربعه                    | الرحمة  |
| سچائی بیان کرنے والی کتاب       | الحق    |
| تابنده ودرخشاں كتاب             | الماجد  |
| بھلائی دینے والی کتاب           | الخير   |

☆.....☆.....☆

سوال: قرآن کے فضائل بیان کریں۔

# فضائل قرآن

#### تعارف:

حضرت آدم سے حضرت عیسیٰ علیہ السلام تک انبیاء ورسل کے آنے کا سلسلہ جاری رہا۔ مالک وخالق کا ئنات نے جب چاہا کہ اس سلسا کو قیامت تک کیلئے بند کر کے صرف ایک رسول کی رسالت ہی کو قائم کیا جائے قواس نے اپنی آخری الہامی کتاب قرآن مجید کو اپنے آخری نبی آفیہ پر نازل فر مایا۔ اللہ تعالی نے جس طرح رسول اکرم آفیہ کہ وقیامت تک کیلئے منصب رسالت کیلئے چنا، اسی طرح اس نے اپنی آخری آسانی کتاب قرآن مجید کو بھی بیا عزاز بخشا کہ وہ نازل تو رسول اکرم آفیہ کی حیات طیبہ میں ہوئی لیکن اس کے احکامات اور عمل کا جائزہ قیامت تک محیط ہے۔ قرآن کے چند فضائل درج ذیل ہیں:

## باعث اجروثواب:

قرآن پاک کی تلاوت کرنا باعث اجروثواب ہے۔قرآن کی تلاوت کے دوران ایک لفظ پڑہیں بلکہ ہرحرف پردس نیکیاں ملتی ہیں۔اللہ کے نیکیالیشنٹ نے فرمایامیں پنہیں کہنا کہ آئے ایک حرف ہے، بلکہ الف ایک حرف ہے، لام ایک حرف ہے اور میم ایک حرف ہے۔اس طرح آئے کے پڑھنے سے تیس نیکیاں ملیس گی۔سجان اللہ!

#### باعث بركت:

قرآن کی تلاوت باعث برکت ہے۔قرآن پڑھنے سے علم وفضل میں ،عمر میں ،روزی میں ،رشتوں میں ،غرض ہر چیز میں برکت حاصل کی جاسکتی ہے۔

# دنياوآ خرت كى كاميابي:

قرآن پاک میں اللہ تبارک وتعالی کے جملہ احکامات موجود ہیں جن پڑمل پیرا ہوکر دنیاوآخرت دونوں میں کامیابی حاصل کی جاسکتی ہے ۔لفظی طور پرقرآن کی تلاوت باعثِ اجروثواب ہے اور معنوی طور پرقرآن کے احکامات سیحصنے اور ممل کرنے میں دنیاوآخرت دونوں کی کامیابی پوشیدہ ہے۔

#### قيامت كاتاج:

نبی اکرم اللہ کے ارشادِ عالی کے مطابق حافظِ قر آن کے والدین کو قیامت کے روز ایک ایسا تاج پہنایا جائے جس کی روشن سورج کی روشنی سے بھی زیادہ ہوگی ۔ ظاہر ہے کہ بیمقام ومرتبہ مخض قر آن پاک پڑھنے ہی کی برکت سے ہے۔

☆.....☆

سوال:قرآن مجيد كي خصوصيات بيان كرير\_

# قرآن کی خصوصیات

#### (۱) انسانیت کادستورِحیات:

قرآن مجیدانسانوں کی رہنمائی کے لئے اللہ تعالی کا نازل کیا ہواوہ دستورِحیات ہے جس کے قوانین وضوابط کمل، ہمہ گیراور دائمی ہیں۔ان پر چل کر دنیا امن وسکون حاصل کر سکتی ہے اور آخرت میں کامیا بی وفلاح سے ہمکنار ہوسکتی ہے۔اس کتاب مبارک کا نزول تاریخ کا سُنات کاعظیم الثان واقعہ ہے۔ یوں تو اللہ تعالی کی نعمیں لا تعداد ہیں اور ہر نعمت شکر بجالانے کی متقاضی ہے گریہ صحیفہ ہدایت ایک مہتم بالثان نعمت ہے کہ جوسب پر فوقیت رکھتی ہے اسلئے کہ یہ وہ سرچشمہ ہدایت ہے جس سے پوری کا سُنات فیض یاب ہورہی ہے اور تا قیامت ہوتی رہے گی۔

# (٢) كتاب حكمت ومعرفت:

قرآن وہ روشی ہے جس نے جہالت اور شرک کی تاریکیوں کو دور کیا اور دنیا میں علم ومعرفت کی شمعیں روش کیں۔اس کی تلاوت کرنا باعث ثواب ہے اور اس پڑمل کرنے میں نوع انسانی کی نجات ہے۔ یہ ایک مکمل ضابطہ حیات ہے۔ طہارت و پا کیزگ، شادی بیاہ،خوشی وغم،نشست و برخاست، دوسروں کے ساتھ معاملات، روزی کمانے اور خرج کرنے ،مجلس انفرادی واجتماعی تقریبات، عبادت، معاشرت، معاشیات، عدالت، سیاست اور حکومت جیسے تمام شعبہ ہائے زندگی کے بارے میں قرآن مکمل تعلیم ورہنمائی رکھتا ہے۔ انسان جوں جوں اس میں غور وکرکرتا جائے گا حقائق ومعارف کے نئے اور روشن پہلوسا منے آتے رہیں گے۔

## (٣) كتاب رشدومدايت:

قرآن بنی نوع انسان کیلئے منارہ رشد و ہدایت ہے۔جس نے بھی قرآن کریم کو ہدایت کیلئے کھلے دل و د ماغ سے تمام تعصّبات اور تنگ نظریوں کو بالائے طاق رکھ کراس میں غور وفکر کیایا کریں گے وہ ہدایت پا جائیں گے۔وہ د نیاوآخرت دونوں جہانوں میں کامیا بی وکامرانی سے ہمکنار ہوں گے۔

## (4) دلول كومتاثر كرنے والى كتاب:

قرآن کے قاری اور سامع دونوں قرآن کی تا ثیر سے متاثر ہوئے بغیر نہیں رہ سکتے کیونکہ اس کا ایک نام''نور'' بھی ہے۔ قرآن دلوں کو پلٹنے والی کتاب ہے۔ گمراہی سے ہدایت دیتی ہے، تاریکی سے روشنی کی طرف پلیٹ دیتی ہے۔ قرآن کریم کی تا ثیر نے جن لوگوں کی دنیا بدل ڈالی ان کی لا تعداد مثالیں موجود ہیں۔ سیدنا عمر فاروق اور حضرت جبیر ٹے قبول اسلام کے واقعات اس کی درخشاں مثالیں ہیں۔

# (۵) شفا بخشفه والى كتاب:

قرآن کریم جسم وروح اورنفسیاتی بیاریوں سے شفا بخشنے والی کتاب ہے۔اس کتاب کا پڑھنا،سننا اور عمل کرناسب پچھ ہی منفعت کا باعث ہے۔قرآن یاک میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

''اورہم قرآن میں وہ نازل فرماتے ہیں جواہلِ ایمان کیلئے شفااوررحت ہے۔''

#### (٢) حفاظت قرآن:

تمام الہامی کتب میں قرآن کو بیاعز از حاصل ہے کہ اس کی حفاظت کی ذمہ داری خود خدائے بزرگ و برتر نے لے رکھی ہے۔ چنانچہ ارشاد ہے:

إِنَّا نَحُنُ نَزَّ لُنَا الذِّكُو وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُون تَرَان عَنْ نَزَّ لُنَا الذِّكُو وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُون ترجمہ: "اور ہم نے اس ذکر (قرآن) کونازل کیا اور ہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں۔"

☆.....☆

سوال: هفاظت قرآن مجيد كوبيان كرير\_

# <u>قرآن مجید کی حفاظت</u>

قرآن کریم کو بیاعزاز حاصل ہے کہ بیآخری الہامی کتاب ہے جو چودہ سوسال سے اپنی اصلی حالت میں لفظاً، حرفاً اور اعراباً موجود ہے۔قرآن کریم کی ابتدائی آیات ہی میں قاری کو ہدایت کی جاتی ہے کہا پنے دل ود ماغ کواس عمل کیلئے تیار کرلو کیونکہ:

ذَلِكَ الْكِتَابُ لا رَيب فِيهِ

ترجمہ: ''یہوہ کتاب ہے کہ جس میں کوئی شکنہیں''(سورۃ البقرۃ: ۲) تمام الہامی کتب میں قرآن کو بیاعز از حاصل ہے کہ اس کی حفاظت کی ذمہ داری خود خدائے بزرگ و برتر نے لے رکھی ہے۔

چنانچهارشادسے:

إِنَّا نَحُنُ نَرَّ لُنَا الذِّكُرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُون ترجمہ: "اور ہم نے اس ذکر (قرآن) کونازل کیا اور ہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں۔"

### حفاظت قرآن عهدرسالت مين:

قرآن کریم نزول کے ساتھ ساتھ زبانی حفظ اور یا دکرلیا جاتا تھا چنانچہ حضورا کرم آفیہ نے اس کو یا دکرنے اور رکھنے کا اہتمام فرمایا۔ صحابہ کرام کی بڑی تعداد حافظ قرآن تھی۔ ان میں رحمت دوعالم آفیہ کے علاوہ چاروں خلفائے راشدین بھی حافظ تھے۔ اس طرح آپ آفیہ نے قرآن کو کھوانے کا بھی خصوصی اہتمام فرمایا۔ چنانچہ حضرت زید بن ثابت اوران کے علاوہ اور بہت سے صحابہ کرام گابت وی کا کام سرانجام دیتے تھے۔

# <u> حفاظتِ قرآن مجيد كطريق</u>

#### (۱) سينه به سينه حفاظت:

ابتدائے نزول سے قرآن مجید کی حفاظت جس طرح'' لکھ کر' ہوئی ہے،اس سے کہیں زیادہ'' حفظ' کے ذریعہ ہوئی ہے، سینہ بہسینہ حفظ کی خصوصیت صرف اسی آخری کتابِ الہی کونصیب ہوئی، تورات، انجیل اور دوسری آسانی کتابوں اور صحفوں کی حفاظت صرف سفینہ میں ہوئی،اس لیے وہ تغیر و تبدل اور دوسرے حوادث کا شکار ہو گئیں، قرآن مجید کے سلسلے میں اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کوخطاب فرماتے ہوئے ارشا دفرمایا:

وَمُنَزِّلٌ عَلَيْکَ كِتَابًا لا يَغُسِلُهُ الْمَاءُ ترجمہ: میں آپ پرالی کتاب نازل کرنے والا ہوں جس کویا نی نہیں دھوسکے گا۔ (صحیح مسلم)

#### (٢) كتابت كاابتمام:

زبانی یادکرنے اور کرانے کے ساتھ ہی سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے آیات کی حفاظت کے لیے کتابت ( کھوانے ) کا بھی خوب اہتمام فرمایا ، نزول کے ساتھ ہی بلاتا خبر آیات قلم بند کرا دیتے تھے۔اورار شاد فرماتے کہ اس آیت کواس سورت میں کھوجس میں فلاں فلاں آیتیں ہیں۔

#### سامان كتابت:

نزولِ قرآن مجید کے زمانہ میں ایجادات ومصنوعات کی کمی ضرورتھی، جس طرح آج کاغذ، قلم اور دوات کی بے ثارتسمیں دریافت ہیں، اس زمانہ میں اتنی ہر گزنہ تھیں۔ لیکن ایسا بھی نہیں کہ اس وقت کاغذاور کتابیں دریافت نہ تھیں۔ قرآن مجید کی کتابت کے لیے بھی اس وقت کی ایسی پائدار چیزیں استعال کی گئیں، جن میں حوادث وآفات کے مقابلے کی صلاحیت نسبتاً زیادہ تھی، تا کہ مدتِ دراز تک محفوظ رکھا جاسکے۔ حافظ ابن حجررحمہ اللہ کی تحقیق کے مطابق کتابہ قرآن میں درج ذیل چیزیں استعال کی گئیں:

- (۱) زیاده تر پیخرون کی چوڑی اوریتلی سلوں کواستعال کیا گیا۔
- (۲)اونٹوں کے مونڈھوں کی چوڑی گول مڈیوں پربھی کھھا گیا۔
- (۳) چیزوں کے کافی باریک یار چوں پر بھی قرآن مجیدلکھا جاتا تھا۔

(۴) بانس کے مکڑوں پر بھی آیات کھی جاتی تھیں۔

(۵) درخت کے چوڑے اور صاف یتے بھی کتابت کے لیے استعال ہوتے تھے۔

(۲) تھجور کی شاخوں کی چوڑی جڑوں اور تھجور کے جڑے ہوئے بتوں کو کھول کران کو بھی استعال کیا گیا۔

(2) محدثین نے کاغذ پر بھی کتابتِ قرآن کاذکر کیاہے۔

# سورتوں اورآیتوں کی ترتیب:

پوری امت کااس بات پراجماع ہے کہ قرآن مجید میں سورتوں اور آیتوں کی ترتیب توقیفی ہے یعنی رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت جبریل علیہ السلام اور انہوں نے اللہ تعالیٰ کے حکم سے پورا قرآن مجید مرتب طور پر لکھوایا، آج بھی اسی ترتیب سے قرآن مجید لکھااور پڑھاجار ہاہے، اور قیامت تک اسی طرح رہے گا۔

# نزول قرآن كادورانيه:

پورا قرآن مجید بائیس سال، پانچ ماہ، چودہ دن میں نازل ہوا۔ حسبِ ضرورت بھی ایک آیت، بھی چندآ بیتیں اور بھی پوری سورہ کی شکل میں آیات نازل ہوتی رہیں،اورساتھ ہی ہی تھی حکم ہوتا کہاس کوفلاں سورہ کے فلاں مقام پرر کھ دیجیے۔ چنانچہ کا تبینِ وحی کو بلاکرآ پے صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے:

> ضُعُوهَا فِي مَوضِعِ كَذَا ترجمه: اس كوفلال مقام پرلكھو۔ (فتح الباری)

> > ☆.....☆

سوال: تدوین قرآن پرنوئ تحریر کریں۔

# تدوین قرآن

#### تعارف:

لا يَأْتِيُهِ الْبَاطِلُ مِن بَيُنِ يَدَيُهِ وَلَا مِنُ خَلَفِهِ

(ترجمہ:) قرآن مجید میں باطل نہ تو سامنے ہے آسکتا ہے اور نہ ہی اس کے پیچھے ہے۔ (سورہ م سجدہ)

آسانی کتابوں میں قرآن مجید ہی کویہ خصوصیت بھی حاصل ہے کہ یہ قیامت تک اپنی اصل حالت پررہے گا، خوداللہ تعالیٰ نے

اس کی حفاظت کی ذمہ داری لی ہے، ایک جگہ بڑے ذور دارانداز میں ارشاوفر مایا:

إنَّا نَحُنُ نَزَّ لُنَا الذِّکُرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُون

# ترجمہ: "اورہم نے اس ذکر (قرآن) کونازل کیا اورہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں۔" نزول قرآن:

قرآن مجید کانزول ضرورت و حاجت کے مطابق تھوڑا تھوڑا ہوتار ہا، کبھی ایک آیت کبھی چندآ بیتی نازل ہوتی رہیں، نزول کی ترتیب موجودہ ترتیب سے بالکل الگتھی۔ یہ سلسلہ پورے عہد نبوی کو محیط رہا؛ اس لیے آپ آلیت کے سامنے آج کی طرح کتا بیشکل میں منصۂ شہود پر آنا ناممکن تھا۔ ہاں! یہ بات ضرور ہے کہ ہرآیت کے نازل ہوتے ہی آپ آلیت کھوالیتے تھے اور زمانہ کے لحاظ سے نہایت ہی پائدار چیز پر لکھواتے تھے۔ چنا نچہ پورا قرآن مجید بلاکسی کم وکاست کے لکھا ہوا آپ آلیت کے جر ہم مبار کہ میں موجود تھا، اس میں نہتو کوئی آیت لکھنے سے رہ گئ تھی اور نہ ہی کسی کی ترتیب میں کوئی کمی کا البتہ سب سورتیں الگ الگتھیں، اور متعدد چیز وں پر کھی ہوئی تھیں، کتا بی شکل میں جلد سازی اور شیرازہ بندی نہیں ہوئی تھی۔

حضرت ابوبکر صدیق رضی اللہ عنہ نے کتابی شکل میں جمع کرایا اور حضرت عثان غنی رضی اللہ عنہ نے اس کی محقق نقلیں تیار کرکے ہرطرف پھیلایا؛ بلکہ پوری امت کواس پرجمع کیا۔ آج تک قرآن مجیداسی کے مطابق موجود ہے۔

### حفاظت قرآن مجید کے طر<u>تق</u>

#### (١) حفظِ قرآن:

ابتدائے نزول سے قرآن مجید کی حفاظت جس طرح'' لکھ کر' ہوئی ہے،اس سے کہیں زیادہ' حفظ' کے ذریعہ ہوئی ہے،سینہ بہسینہ حفظ کی خصوصیت صرف اسی آخری کتابِ اللی کونصیب ہوئی، تورات، انجیل اور دوسری آسانی کتابوں اور صحفوں کی حفاظت صرف سفینہ میں ہوئی،اس لیے وہ تغیر و تبدل اور دوسرے حوادث کا شکار ہو گئیں، قرآن مجید کے سلسلے میں اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کوخطاب فرماتے ہوئے ارشا وفرمایا:

وَمُنَزِّلٌ عَلَيْکَ كِتَابًا لا يَغْسِلُهُ الْمَاءُ ترجمہ: میں آپ پرالی کتاب نازل کرنے والا ہوں جس کو یانی نہیں دھوسکے گا۔ (صحیح مسلم)

#### (٢) كتابت كاابتمام:

زبانی یاد کرنے اور کرانے کے ساتھ ہی سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے آیات کی حفاظت کے لیے کتابت ( لکھوانے ) کا بھی خوب اہتمام فرمایا، نزول کے ساتھ ہی بلا تاخیر آیات قلم بند کرا دیتے تھے۔اورار شاد فرماتے کہ اس آیت کواس سورت میں لکھو جس میں فلاں آیتیں ہیں۔

#### سامان كتابت:

نزولِ قرآن مجید کے زمانہ میں ایجادات ومصنوعات کی کمی ضرورتھی، جس طرح آج کاغذ، قلم اور دوات کی بے ثارت میں دریافت ہیں، اس زمانہ میں اتنی ہر گزنہ تھیں۔ لیکن ایسا بھی نہیں کہ اس وقت کاغذاور کتابیں دریافت نہ تھیں۔ قرآن مجید کی کتابت کے لیے بھی اس وقت کی الیمی پائدار چیزیں استعال کی گئیں، جن میں حوادث وآفات کے مقابلے کی صلاحیت نسبتاً زیادہ تھی، تا کہ مدتِ دراز تک محفوظ رکھا جا سکے ۔ حافظ ابن حجر رحمہ اللہ کی تحقیق کے مطابق کتابت قرآن میں درج ذبل چیزیں استعال کی گئیں:

(۱) زیاده تر پتھروں کی چوڑی اور تیلی سلوں کواستعال کیا گیا۔

(۲) اونٹوں کے مونڈھوں کی چوڑی گول مڈیوں پربھی لکھا گیا۔

(٣) چېڑوں کے کافی باریک یارچوں پر بھی قرآن مجید لکھاجا تا تھا۔

(۴) بانس کے گلڑوں پر بھی آیات کھی جاتی تھیں۔

(۵) درخت کے چوڑے اور صاف یتے بھی کتابت کے لیے استعال ہوتے تھے۔

(۲) تھجور کی شاخوں کی چوڑی جڑوں اور تھجور کے جڑے ہوئے پتوں کو کھول کران کو بھی استعال کیا گیا۔

(۷)محدثین نے کاغذ پر بھی کتابتِ قرآن کا ذکر کیا ہے۔

# سورتون اورآيتون كي ترتيب:

پوری امت کااس بات پر اجماع ہے کہ قرآن مجید میں سورتوں اور آیتوں کی ترتیب توقیفی ہے یعنی رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت جریل علیہ السلام اور انہوں نے اللہ تعالیٰ کے حکم سے پورا قرآن مجید مرتب طور پر کھوایا، آج بھی اسی ترتیب سے قرآن مجید کھااور پڑھا جارہا ہے، اور قیامت تک اسی طرح رہے گا۔

# نزول قرآن كادورانيه:

پورا قرآن مجید بائیس سال، پانچ ماه، چوده دن میں نازل ہوا۔ حبِ ضرورت بھی ایک آیت، بھی چندآ بیتیں اور بھی پوری سورہ کی شکل میں آیات نازل ہوتی رہیں، اور ساتھ ہی ہی جھی حکم ہوتا کہ اس کوفلاں سورہ کے فلاں مقام پرر کھ دیجیے۔ چنانچہ کا تبینِ وحی کو بلاکرآ پ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے:

# ضَعُوهَا فِي مَوضِعِ كَذَا ترجمہ:اس کوفلال مقام پرکھو۔ (فتح الباری)

# عہد نبوی میں قرآن مجید کے نسخے:

رسول الله صلی الله علیہ وسلم نزولِ وحی کے ساتھ ہی آیات کھوالیا کرتے تھے،اور لکھانے کے ساتھ سن بھی لیتے تھے، پھراسے اپنے پاس محفوظ فرمالیتے تھے،اسی وجہ سے آپ سلی اللہ علیہ وسلم کے پاس پورا قرآن مجید کھی ہوئی شکل میں بھی موجود تھا۔ کین ایک جلد میں مجلد نہ تھا مختلف چیزوں پر ککھا ہوا تھا۔

# عهد صديقي ميں تدوينِ قرآن مجيد:

سرکارِ دوعالم سلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں مکمل قرآن مجید مختلف چیزوں پر لکھا ہوا تھا،سارے اجزاءالگ الگ تھے۔ جنگ میامہ میں جب بہت سے حفاظ قرآن شہید ہوئے تو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے مشورے پر قرآن مجید کی تمام سورتوں کوا کی ہی تقطیح اور سائز پر لکھوا کر ایک ہی جلد میں مجلد کروانے کا کام حکومتی اور اجماعی طور پر انجام دیا۔ چنانچہ ایسا نسخہ مرتب ہوگیا جس کوسارے صحابہ کرام گی اجماعی تصدیق حاصل ہوئی۔ (صحیح بخاری ۲/ ۱۸۲۷ میں محابہ کرام گی اجماعی تصدیق حاصل ہوئی۔ (صحیح بخاری ۲/ ۱۸۲۷)

# جمع قرآن میں حضرت زید بن ثابت کا طریقه کار:

حضرت ابوبکر وعمراور زیدبن ثابت رضی الله عنهم سب حافظ قرآن تھے،ان کےعلاوہ بھی صحابہ کرام میں حفاظ کی کمی نہیں تھی،

اگر حضرت زیدٌ چاہتے تو اپنے حافظہ سے پورا قر آن مجیدلکھ دیتے ، یا حافظ صحابہ کرام کو اکٹھا کر کے محض ان کے حافظے کی مدد سے بھی قر آن مجیدلکھا جاسکتا تھا۔ اسی طرح محض رسول اللہ علیا ہے کے زمانہ کی کٹھی ہوئی آیتوں سے بھی قر آن مجیدلکھا جاسکتا تھا۔ لیکن حضرت اللہ عنہ کو بھی حضرت زیدٌ ابو بکرؓ نے بیک وقت سارے وسائل کو برروئے کارلانے کا حکم فرمایا ،خود بھی شریک رہے ،اور حضرت عمرضی اللہ عنہ کو بھی حضرت زیدٌ کے ساتھ لگایا۔ حضرت عمرضی اللہ عنہ نے اعلان فرمایا کہ جن لوگوں نے جو پچھ بھی آیت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کٹھی ہو، وہ سب لے کرآئیں۔

# مدون قرآن كانام:

جب اجتماعی تصدیق کے ساتھ''قرآن مجید'' کی جمع و تدوین کا کام مکمل ہوگیا،تو صحابہ کرام نے آپس میں مشورہ کیا کہ اس کو کیا نام دیا جائے؟ چنال چہ بعض صحابہ کرامؓ نے اس کا نام''سِفُر''رکھا؛کیکن مینام یہودیوں کی مشابہت کی وجہ سے پاس نہیں ہوا،اخیر میں''مصحف''نام پر سارے صحابہ کرام کا اتفاق ہوگیا۔

قرآن مجید کا بیشفق علیہ نسخہ حضرت ابو بکراٹ کے پاس ان کی وفات تک رہا، پھر حضرت عمراٹ کے پاس رہا، جب ان کی بھی وفات ہوگئی تو ام المومنین حضرت حفصہ بنت عمراٹ کے پاس محفوظ رکھا گیا، جبیبا کہ بخاری شریف کے حوالے سے گذر چکا ہے، حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ نے ان کے پاس سے ہی منگوا کرنقول تیار کرائے تھے۔

# عهدِعثانی میں تیار کردہ شخوں کی تعداد:

اس سلسلے میں دواقوال ہیں:

ا۔ ایک قول میہ کے حضرت عثمان غنی رضی اللّٰد عنہ نے پانچ نسخے تیار کرائے تھے، یہی قول زیادہ مشہور ہے۔

۲۔ دوسراقول بیہ ہے کہ حضرت عثمانغنی رضی اللہ عنہ نے سات نسخے تیار کرائے تھے، ایک نسخہ مدینہ منورہ میں رکھا گیا،

اور بقیہ مکہ، شام، یمن، بحرین، بھرہ ورکوفہ میں ایک ایک کرئے بھیج دیا گیا۔ (فتح الباری)

# امت میں پائے جانے والے دیگر مصاحف:

حضرت عثمان غنی رضی الله عنه نے صحابہ کرام اور تا بعین عظام کے پاس موجود سار سے سنحوں کونذر آتش کرنے کا حکم نافذ فر مادیا تا کہامتِ مسلمہ ایک رسم الخط پر شفق ہوجائے اور امت کی شیراز ہبندی باقی رہے۔

☆.....☆

سوال: تدوین مدیث یرنوت تحریر کریں۔

# <u>تدوین حدیث</u>

#### تدوین سےمراد:

عربی زبان میں لفظ تدوین سے مرادتر تیب دینا اور رجسٹر تیار کرنا ہے۔

تدوین حدیث سے مرادیہ ہے کہ ابتداء میں احادیث رسول ایسٹے کو لکھنے کا رواج نہیں تھا۔ صحابہ کرام ؓ اپنے عمدہ حافظے کی

بدولت احادیث س کریاد کرلیا کرتے تھے۔عہد صحابہ کے بعد تابعین کے دور میں بھی عام طور پر زیادہ توجہ حفظِ حدیث کی جانب رہی۔ تاہم چونکہ کھنے کافن عام ہور ہاتھااس لیے اکثر ہوگ اپنے طور پراحادیث کھنے گئے تھے۔

آ گے چل کرتا بعین نے صحابہ کرام کے لکھے مسودات حدیثیہ کو حاصل کیا۔ اور دیگر صحابہ سے سنی احادیث کا ان میں اضافہ کر کے ترتیب دے دیا یہی کام تبع تابعین نے تابعین کے لکھے صحف اور مسودات کواپنی مسموعہ احادیث کے ساتھ مرتب کردیا۔

#### تدوین حدیث کے مراحل:

تدوین حدیث کے کل تین مراحل ہیں جواس تاریخ کواپنے اندرسموتے ہیں کہ حدیث رسول اللہ کی سطرح مرحلہ وارتاریخی اور تحقیقی معیارات سے گذر کرہم تک پینچی ۔ اورامین وصادق علماء کے ذریعے پینچی جن پراعتبار کرنا شایداس اعتبار سے زیادہ بہتر ہے جو آج کے دور میں بدعملی ، جھوٹ ، منافقت اور کینہ وحسد میں ملوث جاہل ولا تعلق لوگوں پر کیا جاتا ہے۔ اس لئے تدوین حدیث کا پی ظیم سفراینی بھر پورتاری خرکھتا ہے جس سے ہرطالب علم کا آگاہ ہونا ضروری ہے۔

پہلامرحلہ: یعصر نبوی اور دور صحابہ کرام و تابعین ہے۔

دوسرامرحله: پدوسری وتیسری صدی ججری کازمانه ہے۔

تیسرامرحلہ: امام بخاری رحمہ اللّٰہ کا زمانہ اوران کے بعد کا زمانہ ہے۔

#### صحابه کرام کے دور میں تدوین حدیث:

صحابہ کرام رضی اللّه عنهم کے شب وروز حضور صلی اللّه علیه واله وسلم کی صحبت میں گزرا کرتے تھے۔انہوں نے آپ کی بہت سی باتوں کونوٹ کیااور آپ کی حیات طیبہ میں اور اس کے بعد اسے بیان کرنا شروع کردیا۔صحابہ کرام سے بیلم تابعین کونتقل ہوا۔

ہمیں جن صحابہ کرام کیہم الرضوان سے بیرحدیثیں سب سے زیادہ تعداد میں مل سکی ہیں ان میں حضرت ابو ہریرہ ،عبداللہ بن عمر بن خطاب ،انس بن مالک ،ام المومنین حضرت عائشہ ،عبداللہ بن عباس ، جابر بن عبداللہ ،ابوسعید خدری ،عبداللہ بن مسعود ،عبداللہ بن عمر و بن عاص ،علی المرتضی ،اور عمر بن خطاب رضی الله عنهم کی شخصیات بہت نمایاں ہیں۔

ان کے علاوہ اور بھی بہت سے صحابہ سے احادیث مروی ہیں لیکن ان کی تعداد کافی کم ہے۔ بعض صحابہ نے ذاتی طور پر احادیث کولکھ کرمحفوظ کرنے کا کام بھی رسول الله صلی الله علیہ والہ وسلم کی حیات طیبہ ہی میں شروع کردیا تھا۔

### تدوین حدیث تابعین کے دور میں:

صحابہ کے بعد تا بعین کا دور آیا۔ تا بعین ان لوگوں کو کہتے ہیں جنہوں نے صحابہ کا زمانہ پایا اور ان سے دین سیکھا۔ اگر چہ تا بعین حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے زمانے سے بہت قریب تھے کین آپ آلیہ گئی زیارت کی سعادت حاصل نہ کر سکے تھے چنا نچہ وہ ہڑے ۔ اشتیاق کے ساتھ صحابہ کرام سے آپ کی باتیں سنا کرتے تھے۔ یہی شوق ان کے بعد تبع تا بعین ، یعنی وہ حضرات جنہوں نے تا بعین کا زمانہ پایا اور ان سے دین سیکھا، اور ان کے بعد کی نسلوں میں منتقل ہوا۔ بہت سے تا بعین نے بھی اپنے ذخیرہ احادیث کو تحریری صورت میں محفوظ بھی کرلیا تھا۔ ائمہ حدیث اس آیت میں لفظ اتبعو ہم کا مصدات اسی نسل کے مسلمانوں کو ہی سیجھتے ہیں۔

وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِيُنَ وَالْأَنصَادِ وَالَّذِيُنَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَان ترجمہ: پہلے سبقت لے جانے والے مہاجرین وانصار اور وہ لوگ جنہوں نے بڑی خوش دلی سے ان کی اتباع کی۔ (التوبة: ۱۰۰)

# خليفه عمر بن عبدالعزيز كي تدويني كوشش:

سیدناعمر بن عبدالعزیز علم حدیث میں گوامام زہریؓ سے کم نہیں تھے گرخلافتی امور کے ہمراہ وہ تدوین حدیث کے امور کو بھی در دِول سے نمٹانا چاہتے تھے۔ سیدناعمر فاروق گے اصرار پرقر آن جمع ہوا اور عمر بن عبدالعزیزؓ کے اصرار پراحا دیث۔ اللہ تعالیٰ نے ان دونوں عمروں سے دین کی دواہم بنیا دوں کاعظیم الشان کام لیا۔

جب ووج میں حضرت عمر بن عبد العزیز خلیفہ بنے تو آپ نے حفاظت حدیث کی نیت سے تمام شہروں کے حکام کے نام فرامین بھیجے کہ احادیث نیویہ کو تلاش کر کے جمع کیا جائے۔اس طرح احادیث کی تدوین کے کام پر پورے عالم اسلام میں توجہ دی گئی اور کئی خیم ومتند کتب حدیث مرتب ہوئیں جن میں صحاح ستہ زیادہ مشہور ہوئیں جو مدتوں سے درسی کتابوں کے طور پر عالم اسلام میں مستعمل ہیں۔

#### صحاح سته:

ستہ کے معنی ہیں چھ،اورصحاح سیجے کی جمع ہے۔صحاح ستہ سے مراد حدیث کی وہ چھ کتابیں ہیں جنھیں سنداورروا ۃ کے لحاظ سے متنداور معتبر تسلیم کیا جاتا ہے۔صحاح ستہ مندرجہ ذیل ہیں:

(۱) صحیح ابنجاری: امام ابوعبدالله محمد بن اساعیل ابنجاریٌ

(۲) صحیح المسلم: امام سلم بن حجاج بن مسلم

(٣) جامع التريذي: امام ابويسيٰ محمه بن عيسيٰ التريذيُّ ا

(۴) سنن ابودا وُد: امام ابودا وُدسلیمان بن اشعث

(۵)سنن نسائی: امام ابوعبد الرحمان احمد بن علی النسائی

(۲)سنن ابنِ ماجبه: امام ابوعبدالله محمد بن يزيدا بن ماجبهً

☆.....☆

# <u>مراجع ومصادر</u>

قرآن مجيد تفسيرمعارف القرآن،مفتى اعظم باكتتان مفتى شفيع صاحب رحمه الله آسان ترجمة قرآن، شيخ الاسلام فتى تقى عثاني صاحب مدخليه ترجمه قرآن مجيد مع مختصر حواثق ،سيدا بوالاعلى مودودي صحيح البخاري، امام ابوعبدالله مجمه بن اساعيل البخاريُّ صحیح المسلم ،امام مسلم بن حجاج بن مسلم جامع التر مذي،امام ابوتيسي محمد بن تيسي التر مذيُّ سنن ابودا ؤد،امام ابودا ؤ دسليمان بن اشعث ً سنن نسائي، امام ابوعبدالرحمان احمد بن على النسائق سنن ابن ماجه، امام ابوعبدالله محمد بن يزيدا بن ماحبّه كشف البارى عما في صحح البخاري، شيخ الحديث مولا ناسليم الله خان صاحب زيد مجد جم مشكوة المصابيح، شيخ ولى الدين رحمه الله مظاہر حق شرح مشکو ۃ ،مولا ناعبداللہ حاوید غازی پوری نفحات التنقيح في شرح مشكوة المصابيح، شِنخ الحديث مولا ناسليم الله خان صاحب زيدمجد بم صحيح الحفاظ ،الدكتورعوا دالخلف ّ مخضرالقدوري،علامه قيروري رحمهاليّد التسهيل الضروري لمسائل القدوري،مولا ناعاشق الهي البر فيُّ آپ کے مسائل اوران کاحل ، مولا نامجر پوسف لدھیانوی شہیر اُ كتاب التعريفات، علامه جرجاني رحمه الله القاموس الحديد،مولا ناوحيدالزمان قاسمي كيرانويُّ مسدس مدوجز راسلام،الطاف حسين حالي " درسی اسلامیات،سندھ ٹیکسٹ یک بورڈ اسلاميات محتر مهصاءناصره عاصم

انظرنبيط

☆.....☆